
Dịch sang Anh

Peter Haskel

BB      nkeinkeiNgữ lục Thiền Sư

Dịch sang Việt

            Thích Nữ Trí HảiNi sư 





LỜI NÓI ĐẦU

LỜI NGƯỜI DỊCH

TIỂU SỬ

NGỮ LỤC THIỀN SƯ BANKEI

THƠ HOA NGỮ

THƠ NHẬT NGỮ

NGÔN VÀ HÀNH

PHỤ LỤC - GHI CHÚ 1

PHỤ LỤC - GHI CHÚ 2

Mục lục

3



LỜI 
NÓI ĐẦU

Ngày nay người ta đi hàng trăm ngàn dặm để được trông thấy các

thiền sư, trực tiếp gặp họ để tham vấn. Nhưng rất ít người có dịp

để đặt câu hỏi: tôi phải làm sao với những nỗi giận dữ, ghen

tuông, thù ghét, sợ hãi, buồn sầu, tham vọng, si mê trong tôi – tất

cả những rắc rối thường xâm chiếm tâm tư con người? Tôi phải cư

xử với công việc, cha mẹ, con cái, vợ hoặc chồng, tôi tớ, xếp của

tôi như thế nào, tất cả những tương giao làm nên đời sống ấy?

Thiền có cách nào giúp tôi không?

Nếu thiền sư Bankei còn ở đâu đó trong một góc phố lân cận cho

mọi người tham khảo ý kiến, chắc chắn ngài sẽ nói những gì ngài

đã từng nói, để an ủi và soi sáng hàng loạt người gồm đủ hạng:

nội trợ, thương gia, nhà binh, viên chức, tu sĩ, trộm cướp… những

người đến tìm sự hướng dẫn của ngài cách đây ba thế kỷ.

4



Bankei, con người đã giác ngộ, chia sẻ với chúng ta kinh nghiệm

của ngài với tư cách một con người bằng máu thịt và nói lên

những lời chân thực từ kinh nghiệm riêng ngài. Lời khuyên của

ngài đi thẳng vào tim người, đấy là những lời nhắm thẳng vào con

người trước mặt chứ không phải là thuyết lý trừu tượng. Qua nhiều

thế kỷ, bản chất con người vẫn vậy, rất ít thay đổi mặc dù đã có

nhiều nỗ lực để thay đổi nó. Mà dường như ngàn năm sau bản

chất ấy vẫn không bớt chút nào những thói đam mê, ganh tị, thù

hằn, dù sống trên quả đất này hay trên hành tinh nào ngoài trái

đất.

Sau khi hoàn tất đạo nghiệp, xây dựng một số chùa và huấn luyện

vô số tu sĩ, giáo sĩ, thiền sư Bankei đặt trọng tâm vào việc giải tỏa

vấn đề cho những thường dân. Ngài muốn san sẻ những gì mình

đã khám phá cho mẹ, thính giả đầu tiên, và dường như ngài đã

làm được việc ấy trước khi bà từ trần. Ngài cũng muốn san sẻ cho

chúng ta ngày nay nữa.

Lời nói đầu

5



Không ai cần phải giảng giải Bankei muốn nói gì. Những ẩn dụ và

lập luận ngài dùng cách nay ba trăm năm có thể giữ lại hay bỏ đi

vẫn không hại gì đến cốt tủy của lời dạy, thường là những sự thật

đơn giản của lương tri. Nhưng trừ một cái duy nhất, đó là Tâm

Phật Bất Sinh. Dù gọi bằng tên này (như Bankei gọi) hay tên nào

khác (như Phật tính, bản lai diện mục, chân như, vân vân), đấy là

cốt tủy của Thiền cũng như của giáo lý Bankei. Lối giảng dạy của

Bankei cho ta thấy rằng không cần phải làm người Nhật hay bắt

chước người Nhật mới có thể hiểu được hay có được Phật tính ấy.

Dịch giả Peter Haskel đã tìm ra tiếng nói đích thực của Bankei.

Trong công trình dịch thuật tốt đẹp này – do một dịch giả trẻ tuổi

thực hiện, người đã sống với Bankei mười năm, hoàn toàn nắm

được ý chỉ của ngài – chúng ta như được ném vào thế giới của

Bankei. Đây không còn là một bản dịch, tác giả đã khéo sử dụng

những khí cụ của học thuật đến độ không còn một dấu vết nào

để lại làm hỏng cái bóng bẩy của nguyên tác.

Lời nói đầu

MARY FARKAS
Thiền viện đầu tiên ở Mỹ
New York City, tháng 4-1983

6



LỜI 
NGƯỜI 
DỊCH

Đến nay, khi rảnh rỗi để làm công trình nghiên cứu, tôi chỉ còn

mỗi một việc là chọn một đề tài thích hợp. Lòng phấn khởi đầy tự

tín, trang bị bằng một dọc dài những đề án rất kêu, tôi đến gặp

giáo sư cố vấn Yoshito Hakeda. Ông kiên nhẫn lắng nghe, gật

đầu, nhưng cuối cùng, bất chấp những đề án mà tôi đưa ra sau

khi đã chuẩn bị hết sức công phu, bất thần ông hỏi tôi có nghĩ

đến làm việc về thiền sư Bankei sống vào thế kỷ mười bảy chăng.

Chắc tôi đã tỏ vẻ thất vọng, chưng hửng. Mặc dù chưa hề thực

sự đọc Bankei, tôi đã có một ấn tượng mơ hồ về thiền sư này như

một hạng cuồng tăng trong thế giới thiền, một người không tin

vào giới luật, gạt phăng các công án và cố tình làm cho sự giác

ngộ, một công việc nghiêm trọng chết người, trở nên hoàn toàn

phổ thông và giản dị. Tôi cố trình bày rằng, tôi hi vọng được làm

việc về một thiền sư chính thống, một bậc thầy thuộc về truyền

thống, vào thời Trung cổ chẳng hạn. 

Tôi gặp Bankei lần đầu vào mùa thu

năm 1972. Trước đấy hai năm, tôi đến

đại học Columbia với hi vọng nghiên

cứu về thiền sử tông Thiên thai

(Rinzai) của Nhật bản, nhưng bài vở

trong khóa học và vô vàn khó khăn

trong việc nắm vững ngữ văn Nhật đã

chiếm hết thì giờ của tôi. 

7



Năm sau, giáo sư Hakeda lại nhắc đến Bankei lần nữa, và mặc dù

tôi lộ vẻ miễn cưỡng rõ rệt, ông vẫn dí vào tay tôi một tập bài

thuyết giảng của Bankei mà bảo: “Cố gắng đọc đi một ít”.

Tuy nhiên, giáo sư Hakeda vẫn nói: Hãy đọc qua những bài giảng

của Bankei khi nào anh có dịp. Anh sẽ thấy thú vị. Tôi vẫn hoài

nghi, không làm gì thêm về Bankei, và quyết định tìm một để tài

khả kính hơn, do chính tôi chọn lựa.

Lời người dịch

Vì phép lịch sự tôi nghĩ ít nhất cũng nên lướt sơ qua tập sách. Bởi

thế tối hôm ấy tôi đọc bài giảng đầu tiên, và từ từ khởi sự đọc cho

đến hết. Những gì tôi khám phá thực bất ngờ. Lối trình bày thiền

của Bankei thực không giống bất cứ gì tôi đã tưởng. Đây là một

con người bằng máu thịt đang sống, nói chuyện với một thính

chúng gồm những đàn ông và phụ nữ, bằng ngôn ngữ giản dị của

họ, về những vấn đề mật thiết miên viễn của họ trong đời sống

hàng ngày của con người.

Ngài trả lời những câu hỏi của họ, lắng nghe những câu chuyện

họ kể, và đưa ra những lời khuyên lạ lùng nhất. Ngài còn nói về

đời tư của mình, về những lỗi lầm ngài đã mắc phải, những rắc rối

ngài đã gặp, những con người ngài đã giao du. 

Có cái gì đó hết sức tân kỳ, độc đáo và sống động trong pháp

thiền của Bankei, giáo lý của ngài về Bất sinh. Ngài dường như

muốn nói: Nó đây rồi. Nó có công hiệu thực sự với tôi, và với các

bạn cũng thế.

8



Lời người dịch

Càng đọc tôi càng mê say. Ba đêm liền, tôi hầu như thức trắng.

Khi trở lại văn phòng của giáo sư Hakeda, tôi kể cho ông nghe

kinh nghiệm của mình. Ông cười lớn mà bảo: “Thấy chưa, tôi đã

biết Bankei là để dành cho anh mà”.

Khi đến gặp thầy lần kế tiếp, tôi mang theo một phần bản dịch

bài giảng đầu tiên và khởi sự đọc hết bản văn, để thầy Hakeda

cho ý kiến và sửa sai. Đấy là khởi đầu cho những cuộc gặp gỡ

tương tự trải dài suốt mười năm, để đưa đến kết quả là tập sách

này. Tác phẩm này kỳ thực là công lao của giáo sư Hakeda. Nếu

không nhờ sự giúp đỡ của thầy với đức kiên nhẫn vô biên, không

nhờ trí tuệ và sự khích lệ của thầy, thì sách này đã không bao giờ

xuất hiện.

Tôi cố cống hiến cho độc giả tây phương một cái nhìn vào thế

giới đặc biệt của Bankei bằng cách sử dụng chính lời lẽ của ngài

hoặc lời các môn sinh và hậu duệ. Bản dịch tập trung đặc biệt

vào những tuyển chọn từ các tập Bài giảng và Hògo (Chỉ giáo).

Mặc dù trong những tác phẩm này có nhiều trùng lặp, đấy vẫn là

những ngữ lục sống động, chân thực nhất về lời dạy của Bankei.

Chúng tôi cũng tuyển dịch một số thư từ, thơ của ngài, và một ít

tài liệu Hoa ngữ từ nhiều tuyển tập khác nhau được biên tập sau

khi ngài qua đời. Tiêu chuẩn chọn lựa của tôi hoàn toàn chủ quan,

tôi chọn những mẩu bài mà tôi cho là thú vị nhất, những chuyện

làm sáng tỏ vài khía cạnh của cá tính và thời đại Bankei. 

9



Cũng có khi tôi chọn một bài để dịch chỉ vì duyên dáng hấp dẫn

của nó. Bởi thế, nếu có sự bỏ sót hay sai lầm nào ở trong sách

này, thì đấy hoàn toàn là lỗi của tôi.

Tuyển tập giáo lý Bankei đầu tiên, Bankei zenji goroku, Tokyo,

1942 do D.T. Suzuki ấn hành trong bộ Iwanami bunko ngày nay

phần lớn đã được thay bằng hai ấn bản mới, mà bản dịch này sử

dụng. Đó là Bankei zenji zenchù (Daizòshuppan, Tolyo, 1970) do

học giả Nhật Akao Ryùji ấn hành, và Bankei zenji hògoshù

(Shunjùsha, Tokyo, 1971) do Fujimoto Tsuchishige ấn hành.

Fujimoto là một người đồng hương với Bankei ở thành phố

Aboshi; ông đã dành trọn đời để sưu tập và ấn loát những tài liệu

liên hệ đến Bậc Thầy và giáo lý của ngài. Tất cả những người

nghiên cứu ngày nay về Bankei đều mang ơn ông rất lớn.

Trước khi sách này được đưa đến nhà in không bao lâu, giáo sư

Hakeda từ trần sau một cuộc chiến dũng cảm dằng dai với bệnh

ung thư. ước muốn suốt cuộc đời của thầy là nỗ lực khôi phục lời

dạy chân chính của đạo Phật ở Đông phương cũng như Tây

phương. Toàn thể sự nghiệp của thầy là một di chúc cao thượng

đề cao nỗ lực vô ngã ấy. Tất cả chúng ta những người được biết

đến Thầy, sẽ luôn kính nhớ Thầy với nỗi đau buồn thương tiếc.

Lời người dịch

PETER HASKEL
New York City
Tháng 9, 1983

Ghi chú: Những bức thư, gồm khoảng 4 trang trong bản Anh ngữ, đã
không được chuyển Việt ngữ, vì không quan trọng. 10



DẪN
NHẬP
Lúc đầu, điều này làm họ hoảng sợ vì họ không biết những gì ngài

giảng dạy có phải là đạo Phật hay không, khoan nói có phải thiền

hay không. Thời ấy nhà nước ra hình phạt nghiêm khắc những ai

có quan hệ đến bất cứ người nào giảng đạo Chúa hay bất cứ tà

đạo nào khác. Tuy vậy, vào cuối đời ngài, Bankei đã trở thành

một nhân vật có thể nói là nổi tiếng. Nhiều người hành hương đến

từ mọi góc của nước Nhật để nghe ngài nói chuyện, thính chúng

tràn ngập đến độ phải được sắp xếp thành từng đoàn riêng vào

nghe giảng. Đồ chúng của ngài bao gồm hầu hết mọi tầng lớp của

xã hội Nhật: giới hiệp sĩ cùng với gia quyến họ, thương gia, thủ

công nghệ, nông dân, tôi tớ, và cả đến những tay cờ bạc và các

băng đảng, cũng như tăng ni thuộc mọi tông phái Phật giáo, tất

cả đều tụ tập đến những ngôi chùa ngài nói chuyện. Phần đông

đến để lắng nghe, học hỏi giáo lý lạ thường của Bankei, nhưng

cũng có những người đến với những vấn đề đặc biệt của riêng họ

để xin ngài ý kiến. Dù đó là một thầy tu gặp rắc rối về thiền định,

hay một cư sĩ mắc bệnh sợ sấm sét, hay một điền chủ nóng tính,

hay người có kẻ thù trong cùng gia tộc… cách giải quyết của

Bankei chỉ có một.

Ngay cả vào thời đại của ngài, pháp thiền của

Bankei cũng được xem như một sự cố bất

thường, không giống bất cứ giáo lý nào người

ta đã từng biết đến.

11



Dẫn nhập

Dù vấn đề gì, đối với Bankei cũng chỉ có một lối giải quyết, đó là

xử lý mọi sự trên một căn bản hoàn toàn mới mẻ: hãy buông xả,

hãy phóng khoáng tự nhiên, hãy tin tưởng vào cái tâm thực sự

nguyên ủy của ta. Ngài gọi đây là giáo lý về Bất sinh, hay về cái

Tâm Phật Bất Sinh.

Theo Bankei, ai cũng có cái tâm bất sinh này, nó không huyền bí

xa xôi gì cả mà ở ngay tại đây và bây giờ, đang vận hành, đang

sống, chiếu sáng một cách kỳ diệu và giải quyết êm đẹp mọi sự.

Không cần gì phải kiếm cho được cái tâm Phật, vì nó vẫn luôn ở

ngay đấy. Người ta chỉ có việc an trú trong tâm ấy, sử dụng nó,

mở mắt ra. Việc ấy rất dễ nếu họ biết cách, và thiền sư cốt ở đấy

để chỉ cho họ. Đấy là thông điệp mà Bankei mang lại cho chúng

ta.

Vào năm 1622, lúc Bankei ra đời, nước Nhật vừa mới ra khỏi một

thời gian dài nội chiến. Suốt phần lớn thế kỷ mười sáu, những chủ

tướng tranh chấp nhau đã xâu xé xứ sở này, và chiến thắng quyết

định của các lực lượng Tokugawa cùng đồng minh vào năm 1600

đã mở ra một thời hòa bình kéo dài suốt hai rưỡi thế kỷ, để lại một

dấu ấn khó phai trên phần lớn đời sống người Nhật. Mặc dù họ

vẫn rêu rao cai trị theo nguyên lý đạo đức Khổng giáo, kỳ thực

chính quyền Tokugawa là một chế độ độc tài quân phiệt mà sự

quan tâm chính yếu là làm sao duy trì sự kiểm soát chặt chẽ mọi

mặt trong xã hội Nhật bản.

12



Những tông phái Phật giáo cũng được tổ chức thành cơ cấu có

tính cách độc tài, mỗi tổ chức chịu trách nhiệm trực tiếp với chính

phủ. Mặc dù Phật giáo bị những viên chức Khổng giáo đả kích,

xem những thầy tu là giới ăn bám và hủ hóa, song chính quyền

Tokugawa vẫn là những tay bảo trợ quan trọng đối với Phật giáo,

và suốt thời đại này (1600-1868), chính phủ xem chùa chiền như

những công cụ vô giá để bài trừ đạo Thiên chúa bị xem như một

tà giáo ngoại lai. 

Dẫn nhập

Họ thiết lập một chế độ đẳng cấp xã hội mà trên hết là giới hiệp sĩ

samurai hay giai cấp chiến sĩ, kế đến là nông dân, tiểu công nghệ

và thương gia, những người thuộc thành phần đa số. Kỷ luật xã

hội rất khắt khe được thi hành ở mọi cấp bậc theo lối trách nhiệm

tập thể. Sự chống đối là điều không thể có, hình phạt có thể thực

hành nhanh chóng và tàn bạo ngay cả đối với một hiệp sĩ.

Muốn chứng tỏ mình không phải là những kẻ bí mật theo đạo

Chúa, mọi gia đình Nhật bản bắt buộc phải gia nhập hội đoàn

trong một ngôi chùa nào đó, giáo sĩ chùa này sẽ cấp phát đều

đặn cho họ những chứng chỉ xác nhận họ có giúp đỡ chùa. Chế

độ giáo khu này quả là một vận hên cho đạo Phật, vì nhờ đó các

chùa chiền có được một nguồn lợi tức bảo đảm.

13



Dẫn nhập

Cũng như mọi tông phái PG khác, thiền tông được hưởng lợi do

sự bảo đảm kinh tế của chế độ giáo khu, nhưng với nhiều thiền

sư, thời kỳ đầu của chế độ Tokugawa là một giai đoạn khủng

hoảng, buộc phải tự xét gắt gao. Mặc dù về vật chất, nhiều chùa

đã thịnh vượng nhờ những năm nội chiến, song giáo lý Thiền lại

suy đồi trầm trọng. Trong những thế kỷ 15 và 16, sự học thiền đã

thoái hóa thành một loại khẩu truyền bí mật nặng ảnh hưởng mật

tông. Kết quả thiền chỉ còn là những công thức vô hồn, trong đó

không còn gì là kinh nghiệm chứng ngộ. Tình trạng cũng tương tự

như thế đối với các tông Thiên thai và Tào động, những tông phái

chính của Thiền Nhật bản được thành lập vào thời Trung cổ.

Vào đầu thời đại Tokugawa, một phản ứng đã khởi sự, lối khẩu

truyền bí mật dần dần bị dẹp bỏ. Tuy thế trong thời đại mới mẻ

này, chưa có một thỏa thuận nào về phương cách tốt nhất để

phục hưng Thiền tông. Nhiều phương pháp khác nhau được đề

ra, và suốt thế kỷ mười bảy, cuộc đối thoại không mấy đặc sắc

vẫn tiếp diễn trong hai tông phái. 

Tuy nhiên, cái độc quyền của giáo sĩ trong giáo khu về việc cấp

chứng chỉ hay rút chứng chỉ – chứng chỉ mà nhà nước đòi hỏi –

đương nhiên dễ bị lạm dụng, và không phải là không có những

trường hợp bị giáo sĩ bóc lột.

14



Dẫn nhập

Nhiều người cho rằng nên trở lại quá khứ, phục hưng giáo lý của

những nhà sáng lập lớn thời Trung cổ. Ví dụ Tào động tông tìm

cách lập thuyết căn cứ những tác phẩm của tổ sư sáng lập là

Dògen Kigen (1200-1253- Hoa ngữ là Đạo nguyên), người mà vào

cuối thời Trung cổ có phần nào đã bị quên lãng. Về tông Thiên

thai, trung tâm phục hưng là Myòshinji, ngôi chùa lớn của nó nằm

ở Kyoto với những chi nhánh khắp Nhật bản.

Ở đây cũng không có một khuôn mặt nào khả dĩ so sánh với tổ

Dogen, nên người ta hăng hái trở lui về lối thiền công án mà

những bậc thầy đầu tiên về tông phái này đã thừa hưởng của

thiền Trung hoa đời Tống. Phong trào khởi từ chùa Myòshinji đưa

đến tột đỉnh của nó trong việc giảng dạy giáo lý của thiền sư

Hakuin Ekaku (Bạch Ẩn, 1686-1769) và môn đệ của ngài, những

người đã sáng tạo hệ thống tham cứu công án mà ngày nay vẫn

còn sử dụng trong các thiền viện Nhật thuộc tông Thiên thai. Sự

tôn kính đối với những tổ khai sáng tông phái còn đi kèm với sự

đề cao tính thuần túy của những hệ truyền thừa, sự dùng tâm ấn

tâm để mật truyền tâm giác ngộ là một điểm then chốt của thiền

tông. Sự trao truyền thường được xác nhận bởi ấn tín (inka) của

bậc thầy, một bản thừa nhận thành văn của bậc thầy về kinh

nghiệm giác ngộ của môn sinh, những tài liệu này được giữ gìn

cẩn thận trong các thiền viện Nhật bản.

15



Dẫn nhập

Tuy nhiên cũng có những người cho rằng những vấn đề mà thiền

gặp phải thực là quá thâm căn, không thể nào giải quyết bằng

những cuộc canh tân như vậy. Đối với những tu sĩ này, thì điều

thiếu sót quan trọng trong thiền học đương thời chính là kinh

nghiệm giác ngộ. Họ lý luận rằng, vì trong hai thế kỷ cuối khi

thiền Nhật bản suy tàn, không còn được bậc thầy giác ngộ nào

để tiếp tục truyền trao giáo lý, nên bây giờ chỉ còn nước mỗi

người tự giác ngộ lấy mình, tự phê chuẩn kinh nghiệm tu chứng

của mình. Những người độc lập này, như Suzuki Shòsan (1579-

1655), Ungo Kiyò (1582-1659) và Daigu Sòchiku (1584-1669), đều

là những người tự tôn thành bậc thầy, những cá nhân đủ mọi sắc

thái mà bản thân chưa từng thờ một bậc thầy nào cả. Shòsan đến

già mới học thiền, sau khi thành công trong sự nghiệp võ nghệ

của giới hiệp sĩ, ông cạo tóc làm thầy tu, nhưng vẫn tiếp tục chủ

trương rằng làm chiến sĩ thích hợp với thiền hơn là làm tu sĩ.

Cả hai tông Thiên thai và Tào động đều bắt đầu trở lại quan tâm

đến lối học đa văn, nhiều người tưởng nó có thể giải quyết ngõ bí

hiện tại bằng cách cung cấp những mẫu mực tương tự trong quá

khứ.

Ông cho rằng chỉ có một nền Phật giáo chân chính, đó là Phật

giáo thực hiện trong đời sống, giữa chiến trận hay ngoài đồng

áng. Ông gạt bỏ lối hành thiền theo truyền thống, và dạy môn

sinh phải kỷ luật thân tâm với tư thái hung tợn của những tượng

thần hộ pháp thường đứng hai bên cổng chùa. 
16



Trái lại, Ungo và Daigu vốn là những giáo sĩ đã được thầy mình

chứng nhận làm thiền sư, nhưng chưa hài lòng với những sở đắc,

họ lại khởi hành đi tìm giác ngộ vào tuổi trung niên. Cả hai đều

thành công toàn nhờ tự lực, sau khi đã từng trải nhiều phấn đấu

gian nan. Giáo lý của Ungo nặng về đức tin, trong khi của Daigu

thì rất kỳ quái, nhưng cả hai vị này cũng như Bankei, đều cảm

thấy rằng ở Nhật bấy giờ không có bậc thầy nào đủ tư cách để ấn

chứng cho sự giác ngộ của mình, nên họ buộc lòng phải tự ấn

chứng kinh nghiệm giác ngộ.

Dẫn nhập

Những tu sĩ thiền khác thì trông ngóng làn sóng mới từ những

bậc thầy ở lục địa Trung quốc tràn sang. Mặc dù trở ngại ngôn

ngữ – không vị thầy Trung quốc nào nói được tiếng Nhật, mọi

giao thiệp đều bằng bút đàm – vẫn có những bậc thầy như Tao-

che Ch’ao-yuan (mất năm 1662) và Yin-yuan Lung-chi (1592-

1673) đã nhanh chóng thu hút một số lượng đông đảo tín đồ đến

với chùa của họ trong vùng thương mại Trung quốc tại thành phố

Nagasaki. Nhưng thiền Trung hoa đã thay đổi khá nhiều từ khi du

nhập Nhật bản vào những thế kỷ 12 và 13. Vào triều nhà Minh

(1368-1644), pháp thiền ở các tu viện Nagasaki chứa đựng nhiều

yếu tố hỗn tạp ngoại lai mà những bậc thầy theo truyền thống hết

sức phản đối, những bậc thầy như thiền sư Gudò Tòshoku (1579-

1661) của tu viện Myòchinji, những người duy trì pháp thiền thuần

túy của các vị tổ khai sáng.

17



Dẫn nhập

Cuối cùng chỉ có Yin-Yuan thành công thiết lập được hệ phái

thiền của mình tại Nhật bản, ở đấy nó vẫn còn là một ngành nhỏ

của Thiền Nhật bản được biết dưới tên phái Obaku nổi tiếng về

ảnh hưởng trong ngành hội họa và thuật viết chữ Hán, cùng cách

nấu chay gọi là shòjin ryòri.

Chừng ấy cũng đủ chứng tỏ thiền Nhật bản vào thế kỷ mười bảy

là một tập hợp nhiều dòng, nhiều lối khác nhau để cố phục hồi

tính nguyên vẹn của nền giáo lý sau hai thế kỷ suy tàn. Trong khi

giáo lý thiền của Bankei thực sự độc đáo, ngài cũng rõ ràng là

con người của thời đại, mang nhiều sắc thái quan trọng như

những người đồng thời với ngài. Ngay cả tính độc đáo của Bankei,

sự tự tin bạo dạn của ngài, sự bài trừ thần tượng của ngài cũng

tiêu biểu cho trạng huống căng thẳng trong thế giới thiền thời ấy.

Tựu trung, pháp thiền của Bankei là tự tu tự ngộ. Trọng tâm của

giáo lý Bất sinh là câu chuyện về cuộc đời ngài, mà Bankei

thường kể lại khi nói chuyện với thính giả, nhắc nhở họ đừng lặp

lại những sai lầm của ngài và cho họ biết họ thực may mắn như

thế nào vì đã được hưởng lợi từ kinh nghiệm gian khó của bản

thân ngài.

Bankei sinh năm 1622 ở Hamada, một quận thuộc thành phố

Aboshi, thời bấy giờ là một hải cảng của Nhật. Thân phụ ngài

theo Khổng giáo, là một rònin hay hiệp sĩ tự phát không thầy,

xuất thân từ đảo Shikoku. 

18



Dẫn nhập

Nhờ sự giúp đỡ của lý trưởng Nakabori Sukeyasu ông ta được

nhận làm con nuôi trong một gia đình ở Hamada, ở đấy ông trở

thành thầy thuốc, một nghề thông thường của hiệp sĩ sau khi rửa

tay gác kiếm. Bankei là con út trong ba người con trai của ông, và

khi ông chết vào năm 1632, người anh cả Tadayasu làm chủ gia

đình. Bankei luôn gần gũi mẹ và có hiếu với bà suốt đời, nhưng lại

xung khắc với anh. Tadayasu hình như cũng theo Khổng giáo như

cha, một nhà luân lý đặt nặng sự tuân phục và việc học hành

nghiêm túc. Trái lại, chú bé Bankei thì có khuynh hướng khiêu

chiến bất trị, một kẻ đầu têu trong mọi trò tinh quái, và giữ chức

vô địch xóm làng về môn chọi đá.

Sự chạm trán xảy ra là điều không thể tránh khi vào năm 11 tuổi,

Bankei được gởi đi học trường làng. Hầu như ngay buổi đầu ngài

đã phản đối sự thiếu sinh khí của chương trình mẫu bấy giờ là tập

trung vào việc học thuộc lòng sách Đại học, một cổ thư quan

trọng của Khổng giáo. 

Bankei đã kể lại trong bài giảng của ngài rằng, trí tò mò của ngài

đã được khơi dậy bởi lời mở đầu bản văn: “Đường lối của sự học

lớn lao là cốt làm sáng cái đức sáng. (Đại học chi đạo tại minh

minh đức).” Đức sáng là một trong những khái niệm then chốt của

sự học lớn lao. Nó thường được giải thích là một cảm thức luân lý

theo trực giác rất năng động, vốn là bản chất nội tại của con

người. Có thể đấy là lối giải thích mà Bankei nhận được khi hỏi

các nhà nho trong làng.
19



Dẫn nhập

Nhưng khi ngài hỏi dồn họ đức sáng là gì, thì dường như không

người nào giải đáp được, và Bankei đã một mình ôm mãi sự thắc

mắc ấy. Đầy thất vọng hoài nghi, cuối cùng ngài khởi sự trốn học.

Tadayasu rất tức giận vì em bỏ học, và đời sống trong gia đình

càng ngày càng khó thở. Nhưng Bankei nhất định không trở lại

trường làng, và vì không tìm ra lối thoát cho ngõ bí, người ta kể

Bankei đã trốn vào khu nghĩa địa của ngôi chùa gia tộc mà tự tử

bằng cách nuốt một búng nhện độc. Có thể ngài đã bị lừa về tính

độc chết người của loài nhện ấy, vì hôm sau ngài vẫn thấy mình

còn sống để đối phó với viễn ảnh đen tối trong gia đình. Mối căng

thẳng giữa ngài và người anh cả càng ngày càng tăng, cuối cùng

Tadayasu đã đuổi chú bé trốn học ra khỏi nhà.

Vấn đề đức sáng vẫn tiếp tục ám ảnh Bankei, và sau khi tham vấn

những nhà nho không xong, cuộc tìm kiếm cuối cùng đã đưa đẩy

ngài đến Phật giáo. Năm13 tuổi, Bankei đã bắt đầu học với giáo sĩ

trong ngôi chùa gia tộc, nơi mà anh giữa ngài đã xuất gia làm

tăng. Năm sau, Nakabori Sukeyasu bạn cũ của thân phụ ngài đã

đến cứu vãn tình thế, dựng cho Bankei một nơi nhập thất ẩn cư

trên núi đằng sau ngôi nhà ông. Tại đây ngài tu tập đơn độc một

thời gian, nhưng vẫn bị nỗi hoài nghi dày vò, liền lại ra đi tìm thầy

học đạo. 

Sau một thời gian ngắn học mật tông với một giáo sĩ theo Chân

ngôn tông, ngài đi đến thiền sư Umpo (1572-1653) thuộc dòng

thiền Myòchinji ở chùa Zuiòji gần Akò.
20



Bấy giờ Bankei đã 16 tuổi, và vẫn băn khoăn về bản tính nguyên

ủy của con người, về những vấn đề có thể được vo thành một

khối dưới đề mục đức sáng. Nhưng ngài đã xác quyết chỉ có đạo

Phật mới giải quyết được những thắc mắc của mình, và trong tất

cả các tông phái Phật giáo mà ngài đã thử qua, thì thiền tông có

vẻ đầy hứa hẹn. Do vậy, năm 1638 ngài đã làm lễ thế phát xuất

gia với Umpo, làm đệ tử vị này với pháp danh là Bankei Yòtaku.

Dẫn nhập

Hầu như ta không biết gì về giáo lý của Umpo. Mặc dù luôn nhớ

đến lòng từ bi của thầy, Bankei dường như không xem ông đủ tư

cách làm thiền sư chính hiệu. Năm 1641 Bankei rời chùa Zuiòji để

đi hành cước bốn năm gọi là angya, một thời gian du hành để

tham học, vốn là truyền thống trong thiền tông. Những thắc mắc

cũ vẫn còn ám ảnh ngài, nên khi trở về Umpo năm 1645, Bankei

rút vào ở ẩn trong một gian chòi ở làng Nonaka gần đấy, và khởi

sự một chế độ hành thiền ráo riết.

Trong hai năm liền, Bankei dấn mình vào một loạt những thử

thách nhừ tử trong nỗ lực giải quyết dứt khoát những mối hoài

nghi, khám phá chân lý về bản chất nội tại của con người. Bị dồn

đến nước gần kề cái chết vì đói và kiệt sức mà vẫn không thành

công, mùa xuân năm 1647 Bankei nằm trong chòi đau ốm gần

chết, không còn nuốt được thức ăn do người giúp việc mang đến.

Một hôm, cảm thấy trong cổ họng có vật lạ, Bankei thu hết tàn

lực khạc ra một viên đờm đen bắn vào bức vách.

21



Thình lình toàn thể sức nặng của cơn bệnh bỗng tan rã, ngài trực

nhận được giải đáp cho những thắc mắc của mình – đó là, câu trả

lời vẫn luôn ở nơi ngài, cái tâm bẩm sinh giải quyết xong mọi sự

một cách tự nhiên không cần dụng công nỗ lực. Ông gọi người tớ

đầy ngạc nhiên mang cháo đến, và ngài đã nuốt liền mấy bát

cháo còn sống, rồi nhanh chóng bình phục. Bankei cho chúng ta

biết đấy là lần đầu tiên ngài trực ngộ cái Bất sinh. Nhưng không

rõ ngài khởi sự dùng từ ngữ này vào lúc nào, có lẽ rất lâu về sau,

khi đã nổi tiếng. Nhưng dù sao, ngài không bao giờ nhắc lại đức

sáng nữa.

Dẫn nhập

Vào năm 1651, có tin đồn thiền sư Trung hoa Tao-che Chao-yuan

đã đến chùa Sufukuji do cộng đồng người Hoa sáng lập tại

Nagasaki. Umpo bảo Bankei nên đến viếng Tao-che. Vị sư này

không nói được tiếng Nhật, nhưng đã chú ý đến Bankei ngay, và

cho ngài biết sự giác ngộ của ngài mặc dù chân thực, nhưng

chưa thấu đáo. Bankei quyết định gia nhập hội chúng của Tao-

che. Vào một buổi chiều, khi đang ngồi trong một góc tối của

thiền đường Sufukuji, ngài kinh nghiệm sự chứng ngộ lần thứ hai.

Khi trình sự chứng ngộ cho Tao che, Bankei hỏi: Thế nào là vấn

đề sống chết? Tao-che trả lời bằng bút đàm: Sống chết của ai?

Bankei dang hai tay. Tao-che lại cầm quản bút lông lên, nhưng

Bankei giật phăng nó mà ném xuống đất. 

22



Dẫn nhập

Ngày hôm sau, Tao-che công bố Bankei đã hoàn tất việc học

thiền và cho ngài làm đầu bếp, một chức vụ chỉ dành cho những

thiền sinh cấp cao trong thiền viện. Bankei ở lại với Tao-che

chừng một năm, được sự ấn chứng của vị này. Tuy thế, ngài nhận

thấy những giới hạn của Tao-che, và than rằng vì không có

những bậc thầy giác ngộ, ngài đành phải chọn Tao-che là người

khá nhất. Năm 1652 Bankei trở về Harima, nhưng nỗ lực đầu tiên

của ngài để giảng dạy lại gặp phải nghi kỵ thù ghét, nên đành ẩn

dật suốt năm kế tiếp trong núi Yoshino. 

Tại vùng quê xa xôi hẻo lánh này, Bankei được đón tiếp nồng

hậu, và có lẽ chính nơi đây ngài đã làm bài thơ được biết dưới

nhan đề Bài ca về Tâm bản lai, một kiểu giảng cho bình dân trong

vùng. Bấy giờ sức khỏe của Umpo đang suy sụp, và khi trở về

Akò mùa đông năm sau, Bankei chỉ còn kịp dự đám táng của thầy

mình.

Trong lúc ấy ở Nakasaki tình hình đang rối ren. Yin-yuan Lung-

chi, một thiền sư Trung hoa nổi tiếng thuộc cùng môn phái với

Tao-che, đã đến Nhật năm 1654, và phe cánh theo ông ta đang

cố bứng Tao-che ra khỏi chùa Sufukuji. Tao-che muốn nhượng

bộ hơn là cố liều một cuộc chạm trán chỉ làm cho mọi người trong

cuộc thêm lúng túng. Do đó Bankei cùng nhiều thiền sinh khác

khởi công đi tìm một ngôi chùa khác cho vị thầy mình. 

23



Dẫn nhập

Tuy nhiên, chính Bankei bây giờ cũng sắp nghiễm nhiên thành

một thiền sư dạy đạo. Theo lời trối trăn của Umpo trước khi mất-

lúc ấy Bankei vắng mặt- người kế vị Bokuò Sogyù (chết năm

1694) đã truyền ấn tín cho Bankei. Đây là một tục lệ thông

thường trong các thiền viện Nhật.

Mặc dù Bankei được lập làm người thừa kế Bokuò, đây là một kế

thuận lợi để thừa nhận Bankei làm hậu duệ của Umpo, thuộc chi

nhánh Shotaku-ha môn phái Myòshinji.. Năm 1659 Bankei nhận

địa vị cao trong thiền viện Myòshinji khi thừa nhận quy chế mới

của mình. Nhưng vẫn còn mang tính ươn gàn, ngài đã làm bất

mãn những người theo truyền thống vì không chịu tuân theo quy

luật của buổi lễ là phải nhận một công án để tham.

Sứ mạng này không thành công, nhưng trong khi vận động cho

thầy, Bankei gặp hai vị lãnh chúa về sau đã thành những đệ tử và

người bảo trợ ngài: Matsuura Shigenobu (1622-1703) lãnh chúa

vùng Hirado, và Kato Yasuoki (1618-1677), lãnh chúa vùng Iyo.

Bankei trở lại chùa Sufukuji một thời gian, nhưng liên hệ với nhóm

người của Yin-yuan tiếp tục xấu dần cho đến 1658 thì Tao-che

phải về Trung quốc sau một cuộc chia tay đẫm lệ với những đệ tử

Nhật bản.

24



Trở về Hamada, mọi sự cũng đang thay đổi với Bankei. Đã từ lâu

ngài giảng hòa với anh cả Tadayasu chết năm 1661, cũng năm ấy

một người bạn từ tấm bé trong trường làng tên Sasaki Nobutsugu

(1625-1686) cùng các anh em ông ta xây cho Bankei một ngôi

chùa ở Hamada gọi là Ryòmonji, hay Chùa Cửa Rồng (Long môn

tự). Xuất thân từ giới hiệp sĩ như gia đình Bankei, dòng họ Sasaki

cũng đến lập nghiệp ở Hamada, chuyên đóng tàu đi biển với gian

hàng Nadaya thời ấy nổi tiếng khắp Nhật Bản. Gia đình anh em

Sasaki là những thí chủ cốt cán của Long môn tự, những người

bảo trợ trung thành nhất của Bankei. Chùa này chỉ là ngôi chùa

đầu tiên trong nhiều ngôi chùa quan trọng mà Bankei tiếp nhận.

Khi danh tiếng Bankei lan truyền, nhiều tín đồ giới hiệp sĩ thuộc

đẳng cấp thượng lưu tranh nhau thỉnh ngài. Những lãnh chúa

cúng cho ngài những ngôi chùa trong lãnh địa và trong những thủ

phủ Kyoto và Edo.

Dẫn nhập

Những năm sau đó, Bankei thường xuyên nhập thất tại một trong

những nơi mà các thí chủ cung cấp, để tu tập một mình hoặc chỉ

dạy một số môn sinh chọn lọc, hoặc dưỡng bệnh, một chứng

bệnh thường tái đi tái lại. Những phấn đấu khắc nghiệt đầu đời đã

khiến sức khỏe ngài sa sút thậm tệ, những năm cuối ngài bị

chứng đau bụng kinh niên và những trận ho dữ dội cần tịnh

dưỡng để khôi phục. 

25



Dẫn nhập

Dù sao, năm 1679 cũng đánh dấu một thay đổi lớn trong lối giảng

dạy của Bankei, khởi sự những kỳ kiết thất ba tháng hành thiền

tập thể, giảng dạy cho công chúng. Từ đấy cho đến khi mất,

Bankei tiếp tục hướng dẫn những kỳ huấn luyện quan trọng mỗi

năm một lần, du hành đến những tu viện do ngài coi sóc ở nhiều

nơi. Đôi lúc một ngày ngài giảng đến ba thời Pháp.

Cũng có thể trong thời gian nhập thất vào những thập niên 1660

và 1670, ngài đã có cơ hội để tìm một phương pháp giảng dạy,

đưa đến nền giáo lý vững vàng về Bất sinh. Về vấn đề này, tài

liệu còn lại quá ít ỏi không cho phép ta làm gì hơn ngoài việc ức

đoán.

Rủi thay, chúng ta không biết chi tiết về cách tu hành trong

những kỳ kiết thất ấy hoặc trong những tự viện của Bankei nói

chung. Ít nhất trong vài khía cạnh, sinh hoạt tại những hội chúng

do Bankei hướng dẫn khác hẳn các nơi khác. Chẳng hạn, Bankei

không chấp nhận hành vi đàn áp như đánh đập hoặc la rầy mà

hiện nay vẫn còn áp dụng tại nhiều thiền viện. 

Ngài cũng không cho phép chư tăng đi xin, mặc dù khất thực là

việc phổ biến ở các tu viện, và hoàn toàn hợp pháp. Tuy vậy, như

phần đông thầy tu phái thiền, thiền sinh của Bankei cũng tuân giữ

những thời tọa thiền tụng kinh hàng ngày, và chính Bankei như

các thiền sư thời ấy, cũng nhận cho thiền sinh tham vấn riêng, cử

hành tang lễ và cầu siêu cho những thí chủ, cùng tuân giữ

nghiêm túc những giới luật Phật giáo trong đời sống cá nhân. 26



Nói chung, bầu không khí tu học mới là điều làm cho chúng hội

Bankei khác biệt với các thiền viện.

Dẫn nhập

Vào những năm cuối đời, Bankei thường du hành đến các tự viện

do ngài điều khiển và đến các nhà thí chủ. Năm 1680 ngài bị một

mất mát lớn lao là mẹ chết – bà đã đi tu ẩn cư trong một tịnh thất

không xa chùa Long môn. Bankei rất có hiếu với mẹ, ngài vẫn

thường khẳng định rằng điều thúc đẩy ngài tìm đạo cốt yếu là để

san sẻ với mẹ chân lý ngài chứng đắc.

Vào năm 1690, sự nghiệp Bankei lên tột đỉnh. Giáo lý ngài dạy về

cái Bất sinh đã thu hút một số tín đồ đông đảo, và ngoài danh dự

mà chùa Myòshini trang tặng, ngài còn được hoàng đế trao tước

hiệu Butchi Kosai zenji, nghĩa là vị thiền sư có tuệ giác đầy lợi lạc.

Vào mùa thu, Bankei được thỉnh cầu giảng cho công chúng tại

chùa Hòshinji ở Marugame, thành phố lâu đài thuộc quyền lãnh

chúa ở Sanuki là Kyogoku Takatoyo (1655-1694) thí chủ của

Bankei. Cuối năm ấy, ngài hướng dẫn kỳ kiết thất vĩ đại ở chùa

Long môn thu hút gần một ngàn bảy trăm tu sĩ đủ các giáo phái

tham dự, có những người đến từ những đảo xa xôi như Ryukyu. 

Thiền đường tại chùa Long môn hết chỗ, phải dựng những thiền

đường tạm thời để chứa làn sóng người mới đến. Kỳ kiết thất

được sự tài trợ của anh em gia đình Sasaki, nhưng số lượng tu sĩ

tăng quá nhiều làm Sasaki đâm hoảng, yêu cầu Bankei đừng

nhận thêm, song vô hiệu. 

27



Mặc dù vậy, kỳ kiết thất này đã thành công mỹ mãn, chỉ có một

điều đáng tiếc là cái chết của Soen, đệ tử thân tín của Bankei.

Trong kỳ kiết thất này, Bankei giảng tổng cọng sáu mươi bài

giảng, nhiều bài được những người nghe ghi lại. Những bài này

cùng với những bài giảng được ghi ở Marugame đầu năm, làm

nên toàn bộ những bài giảng còn sót lại của Bankei.

Dẫn nhập

Năm 1693 sức khỏe của Bankei đã khá suy, những tín đồ Long

môn tự nhận thấy không còn bao lâu nữa, vội vàng đóng góp

công sức để dựng cho Bankei một ngôi tháp. Tất cả nam phụ lão

ấu đều tham gia công tác, những viên chức tướng sĩ thì về chiều

khi xong việc công cũng đến chùa xây tháp dưới ánh trăng.

Tháng sáu năm ấy sau khi viếng Edo trở về, Bankei trở bệnh

nặng, nhưng ngài vẫn gắng gượng nói pháp lần cuối suốt ba ngày

liền. Tình trạng sức khỏe tiếp tục kiệt quệ, vào cuối tháng chín

ngài từ trần. Sau khi hỏa táng nhục thân, tro được phân chia cho

hai ngôi chùa chính của ngài là Long môn tự và Nyohòji do lãnh

chúa Katò xây ở Iyo. Năm 1740 ngài được vua ban thụy hiệu là

Quốc sư, một vinh dự mà chỉ có sáu bậc thầy khác trong lịch sử

chùa Myòshinji có được.

Cái gì làm cho giáo lý Bất sinh của ngài nổi tiếng? Trên tất cả, có

lẽ vì căn bản của pháp thiền Bankei thật rõ ràng và tương đối

giản dị dễ hiểu. Không cần phải là người uyên bác, sống trong tu

viện, ngay cả không cần phải là Phật tử mới có thể thực hành hữu

hiệu pháp thiền Bankei. 
28



Dẫn nhập

Lại còn không cần phải trải một thời gian dài tuân theo một kỷ

luật khắt khe để học đạo. Tự bản thân, Bankei quả đã trải qua

những gian khổ ghê gớm mới ngộ được cái Bất sinh, nhưng ngài

cho đó chỉ vì không tìm được một bậc thầy có thể chỉ giáo cái

điều cần biết. 

Sự thực thì ta có thể dễ dàng đạt ngộ cái Bất sinh ngay tại nhà

mình, không cần vất vả khó nhọc. Bankei nhấn mạnh rằng không

cần và cũng không nên theo cái gương khổ hạnh của ngài.

Toàn bộ giáo lý của Bankei có thể rút gọn trong một lời duy nhất:

Hãy an trú trong Bất sinh, điều ngài luôn nhắc lại. Từ ngữ Bất sinh

rất thông dụng trong Phật giáo cổ điển, thường ám chỉ cái gì nội

tại từ nguyên ủy, cái chưa từng được tạo tác. Nhưng Bankei là

người đầu tiên sử dụng danh từ ấy làm cốt lõi của giáo lý. Theo

ngài thì người ta không cần phải đạt được hay luyện tập cái Bất

sinh, mà chỉ việc ở trong đó, một cách đơn giản. Vì Bất sinh

không phải là một trạng thái cần phải tạo ra, nó đã có sẵn đấy,

toàn hảo và nguyên vẹn, đó là cái tâm như như. Không có

phương pháp nào đặc biệt để thực chứng cái Bất sinh ngoài ra

hãy là chính bạn, hoàn toàn tự nhiên như nhiên trong mọi sự bạn

làm. Đó là cứ để mặc cho những ý tưởng tha hồ khởi và diệt,

cũng vậy đối với những cảm giác trên thân thể, như Bankei

khuyên dạy về cách xử lý đối với tật bệnh và nghệ thuật ném lao.

29



Dẫn nhập

Tâm, theo Bankei mô tả, là một cơ cấu năng động, nghề của nó là

phản chiếu, ghi lại và hồi tưởng những ấn tượng về thế giới bên

ngoài; nó như một loại gương soi sống động luôn luôn vận hành,

không bao giờ ở yên từ giây phút này sang giây phút kế. Trong

cái tâm như gương sáng này, những ý tưởng và cảm giác cứ đến

rồi đi, sinh, diệt rồi lại tái sinh tùy hoàn cảnh, tự bản chất chúng

không tốt cũng không xấu. Nhưng khác với người an trú Bất sinh,

người hay phản ứng phải chịu khổ vì thói bám víu ràng buộc.

Người ấy không bao giờ tự nhiên thoải mái vì họ là một tên nô lệ

cho những phản ứng của mình, không nhận ra được đấy chỉ là

những cái bóng thoáng qua. Kết quả là người ấy luôn luôn bị treo,

vướng vào những ý tưởng hay cảm xúc đặc biệt nào đó, làm trở

ngại sự tuôn chảy tự nhiên của cái tâm bình thường. Mọi sự sẽ

vận hành suông sẻ, Bankei nhấn mạnh, nếu chúng ta làm ơn xê ra

để cho mọi sự tự nhiên vận hành. 

Ngài chứng minh điều này bằng cách chỉ cho thính giả thấy rằng,

ngay dù trong khi tập trung lắng tai nghe giảng, họ vẫn tự động

ghi nhận được mọi sự khác ở xung quanh, như tiếng quạ kêu,

chim sẻ chíp chíp, những màu sắc và mùi hương khác nhau, đủ

hạng người đang ở trong phòng giảng. Không ai cố tình làm vậy,

chuyện ấy chỉ xảy xa một cách tự nhiên. Bankei bảo, đó chính là

cái cách mà Bất sinh vận hành. Đối với Bankei, điều quan trọng là

buông xả, phá vỡ cái khuôn ngã chấp và những thói quen xấu,

những thành phần chính của si mê. 30



Dẫn nhập

Ngã chấp hay sự tập trung vào tự ngã, là căn để của cái tôi giả

tạo. Chính ngã chấp khiến chúng ta phán đoán mọi sự trên một

quan điểm ích kỷ hẹp hòi. Chất liệu nuôi dưỡng thái độ này là

những thói quen xấu, những tì vết trong nhân cách mà, cũng như

sự chấp ngã, vốn là hậu quả của hoàn cảnh. Theo Bankei, chúng

ta hồi còn bé thường bắt chước những người lớn xung quanh

mình, và dần dần tích tập một số thói xấu cuối cùng trở thành

thâm căn cố đế tới nỗi ta lầm cho đó là bản ngã đích thực của

mình. Tuy nhiên, khác với Phật tâm bất sinh, thói xấu hay sự chấp

ngã đều không phải bẩm sinh, cả hai đều được hấp thụ về sau,

do ảnh hưởng bên ngoài. Mỗi khi bị si mê lầm lạc là chúng ta tạm

thời bỏ rơi Tâm Phật mà ta có từ khởi thủy để đổi lấy những phản

ứng mới học đòi này. Khi sự tình này xảy đến thì phát sinh đối đãi

nhị nguyên, từ tính nhất thể nguyên ủy, ta sinh vào những cảnh

huống khác nhau như ngạ quỷ (quỷ đói), a tu la (quỷ chiến đấu),

súc sinh, địa ngục, đi từ loài này đến loài khác, bị vướng vào luân

hồi bất tận. Cách duy nhất để ra khỏi ngõ bí này, theo Bankei, là

trở về theo con đường từ đó ta đã phát xuất, trở về cái Vô điều

kiện, cái chưa từng được tạo tác, cái Bất sinh.

Cái mà ta có được từ lúc mẹ sinh, chính là cái Tâm Phật Bất sinh

chứ không gì khác. Tâm Phật là bất sinh và chiếu sáng một cách

kỳ diệu, và với cái bất sinh ấy thì mọi sự đều hoàn bị cả rồi. Hãy

an trú trong Tâm Phật bất sinh. Đây là căn bản của thiền Bankei,

cương yếu của ngài về Bất sinh. 
31



Ngài giải thích điều ấy nhiều lần bằng nhiều cách, vì theo ngài thì

chân lý Bất sinh thực quá đơn giản, quá trực chỉ, ai cũng nắm

được. Theo nghĩa ấy, thiền của Bankei quả là rất phổ thông.

Cũng có nhiều thiền sư khác đã giảng dạy cho người thế tục,

nhưng phần nhiều, thiền chính cống được xem là quá khó đối với

người thường, nên giáo lý phổ thông của các thiền sư ấy, nhất là

khi giảng cho phụ nữ, không bao giờ nói đến thiền. Thay vì thế,

họ chỉ nói về giáo lý chung chung, đề cao những việc công đức

như lễ bái niệm Phật, và thảo luận về những khái niệm trong các

kinh Phật. Sự nghiên cứu nội tâm thường chỉ hạn cuộc trong giới

tu sĩ có hạng, và những thành phần thượng lưu trí thức, những

người có thể hiểu được phần nào thứ Hoa ngữ rắc rối trong

những bản văn về thiền được nhập cảng từ Trung quốc.

Dẫn nhập

Bankei hoàn toàn ngược lại. Ngài cho rằng cốt tủy của thiền hoàn

toàn giản dị, trực tiếp, mà bất cứ ai có tâm hồn mở rộng cũng có

thể hiểu khi được chỉ cho. Bạn không cần phải là một người học

rộng hay thâm nho, những thứ ấy chỉ tổ gây trở ngại. Kỳ thực, cái

Bất sinh có thể được giải thích dễ dàng nhất nếu dùng ngôn ngữ

giản dị hàng ngày. Tất cả cách nào khác đều hỏng. Bankei nhấn

mạnh, muốn dạy thiền, người ta phải đi ngay vào cốt lõi, lột hết

những gì màu mè che đậy bên ngoài – những thuật ngữ khó hiểu,

những danh từ nhập cảng lạ tai.

32



Dẫn nhập

Đấy là lý do chính khiến Bankei phản đối sử dụng công án trong

thiền. Mặc dù nguồn gốc của công án còn mơ hồ, thiền công án

phát triển mạnh vào triều đại nhà Tống, thời mà những thiền sư

Trung quốc ưa ra cho thiền sinh những công án đặc biệt để tham

cứu. Công án nguyên là những vụ án điển hình làm mẫu mực chỉ

đạo trong các phiên tòa ở Trung quốc thời ấy. Công án thiền là

những mẩu chuyện ngắn gọn và thường có tính cách nghịch lý,

phần lớn rút từ ngữ lục của những thiền sư ngày xưa, nhất là vào

thời hoàng kim của thiền đời Đường (618-906) và thời Ngũ Đại

(907-960). 

Một vài

🎤 Yunmen nói: Que cứt khô. (Vô môn quan, 21)

thí dụ
❓Một vị tăng hỏi Yunmen (862-949): Phật là gì?

🎤 Thiền sư Triệu Châu nói: Cây bách trước sân. (VMQ, 37)

❓Một vị tăng hỏi ngài Triệu Châu (778-897): Ý của tổ sư đến từ

phương tây là gì? (Gì là chân lý tối hậu mà sơ tổ Bodhiharma,

người sáng lập đạo thiền ở Trung Quốc, mang từ phương tây - Ấn

Độ đến?) 

33



Dẫn nhập

Dưới sự hướng dẫn của bậc thầy, thiền sinh sẽ đào sâu vấn đề mà

công án đưa ra, tạo nên một khối nghi lớn rồi cố phá vỡ nó để đạt

giác ngộ. Một vài thiền sư sưu tập những công án phổ thông kèm

theo những giải đáp cho mỗi công án dưới hình thức những bài

thơ, bình giải và những giải đáp thay vào. Những tác phẩm nổi

tiếng nhất trong loại này là Bích nham lục vào thế kỷ 12 và Vô

môn quan thế kỷ 13.

Được du nhập từ Trung quốc vào thế kỷ 12 và 13, lối tham công

án trở thành hình thức chính của pháp tu thiền ở Nhật. Tuy nhiên,

một phần do uy thế của nền văn hóa lục địa (Tàu), những sưu tập

công án kèm thơ và lời bình nói trên vẫn được duy trì nguyên bản

Hoa ngữ. Vấn đề lại càng rắc rối thêm vì ngôn ngữ dùng trong các

ngữ lục ấy chứa đựng nhiều từ ngữ địa phương khó hiểu, nhiều

lời, tiếng chuyên môn. Những thiền sinh Nhật bản không những

bắt buộc phải nắm vững các thành ngữ này mà còn phải nhét nó

đúng chỗ trong lúc vấn đáp theo lối thiền (nghĩa là thật nhanh) và

trong các buổi gặp riêng bậc thầy.

Đương nhiên điều ấy tạo ra một số vấn đề khó khăn. Sự quá chú

trọng đến tài liệu cổ bằng ngoại ngữ ấy là một trở ngại nghiêm

trọng đối với những hành giả trình độ trí thức trung bình, nó lại dễ

làm mất hết tính tự nhiên trong mối tương giao giữa thầy và môn

đệ. 

34



Dẫn nhập

Mặc dù những khuyết điểm ấy, công án vẫn còn rất phổ thông

trong thiền Nhật bản, đặc biệt trong hai tông phái Thiên thai và

Tào động. Nội cái việc xác định một tuyển tập công án có phải

đúng nguyên bản hay không, cũng đã đòi hỏi trình độ chuyên

môn khá cao về Hoa ngữ, do đó chỉ có giới tăng lữ độc chiếm lĩnh

vực này vì họ có nhiều nhà chuyên môn về Hoa văn.

Chúng ta không rõ kinh nghiệm bản thân của Bankei về việc

tham công án. Có thể trong thời gian tham học, ngài cũng đã tiếp

xúc ít nhiều với Thiền công án, bằng cứ là thỉnh thoảng ngài cũng

sử dụng công án với môn đệ. Nhưng qua những Bài giảng, ta thấy

Bankei hoàn toàn loại bỏ công án vào những năm cuối đời. Theo

ngài, toàn thể phương pháp thiền công án thật là gượng ép một

cách thảm hại. Ngài thấy sự uyên bác cổ văn Trung quốc là điều

hoàn toàn không cần thiết (để học thiền), lại còn là một sự vướng

bận vô ích. Ngài loại bỏ công án vì cho đấy là một kỹ thuật giả

tạo. Những công án nguyên ủy không phải là những mẫu mực mà

là những sự thật xảy ra trong đời sống. Những thiền sư ngày

trước chỉ đơn giản ứng phó với những tình huống đặc biệt mà họ

gặp, tùy theo nhu cầu của những môn đệ đương thời. Bất cứ

thiền sư nào cũng tùy cơ ứng biến như vậy cả. Vậy không cần gì

bắt người ta học lời những thầy tu Trung hoa ngày xưa, trong khi

chỉ cần bảo họ nhìn vào những công án riêng của chính họ, cái

cách mà tâm Bất sinh đang vận hành ngay tại đây và bây giờ,

trong những hoàn cảnh sống hiện thực. 35



Dẫn nhập

Bankei bảo công án chỉ là một phương tiện, những bậc thầy nào

còn dựa vào đó hay vào bất cứ kỹ thuật nào khác, thì cũng đều

thực hành pháp thiền phương tiện. Tại sao cần phải dựa vào

phương tiện khi ta có thể dùng ngay thứ thiệt? Bankei lập luận.

Theo nghĩa ấy, Bankei lại là một người theo truyền thống. Ngài

quay về những thiền sư của thời hoàng kim – trước cả thời vinh

quang của công án – với những bậc thầy như Lin-chi I-hsuan

(Lâm tế Nghĩa Huyền) tổ sáng lập tông Thiên thai. Bankei nhấn

mạnh rằng giáo lý ngài cũng như của Lâm tế, và nhiều điểm

tương đồng giữa những Bài giảng của ngài với Lâm tế ngữ lục

cho ta thấy có lẽ bậc thầy Trung hoa đã có ảnh hưởng quan

trọng trong pháp thiền Bankei. Nhưng nhìn chung, giáo lý của

Bankei vẫn có gì thực độc nhất vô nhị. Một điều mỉa mai, sở dĩ

giáo lý ấy không thịnh hành cũng bởi chính những đức tính độc

đáo của nó, những đức tính đặc biệt đã lôi cuốn những người đến

học Bankei: đó là nó quá giống với cá tính ngài, không thỏa hiệp

với bất cứ phương pháp hay kỹ thuật nào. 

Đây là điều mà Bankei gọi là lối dạy trực tiếp, đối lại với lối tham

công án mà ngài gọi với vẻ nhạo báng là tham cứu giấy lộn. 

36



Dẫn nhập

Tính lôi cuốn của Bankei cũng dễ hiểu. Mặc dù thế giới ngài sống

khác xa với thế giới hiện đại, song vẫn có cái gì rất gần gũi với

chúng ta trong nhiều điều ngài dạy. Cảm nghĩ về tự do giải thoát,

tính nhân hậu của ngài, cách ngài đề cập những vấn đề tối hậu

không tách rời với đời sống hàng ngày của con người, dường như

hoàn toàn ăn nhịp với tinh thần thời đại. Và khi chúng ta lật xem

những trang Bài giảng, thì Bankei dường như vẫn còn đấy, sống

động một cách lạ lùng, và đang chiếu sáng một cách kỳ diệu

Cuối cùng, pháp thiền Hakuin (Bạch Ẩn) khôi phục và hệ thống

hóa thiền công án ở Nhật, đã quét sạch những tu viện thuộc tông

Thiên thai và lại còn xâm nhập Long môn tự cùng các chùa khác

thuộc hệ thống Bankei. Hakuin cho rằng giáo lý Bất sinh của

Bankei là phạm thánh và cực lực đả kích. Nhưng thế kỷ hai mươi

lại bắt đầu chú ý đến thiền Bankei. Nhà Phật học D.T. Suzuki

(1886-1975) là người tiên phong hiện đại đã đề cao giáo lý

Bankei, hoan nghênh giáo lý này xem như một liều giải độc cho

pháp tham công án quá khô khan, và xem Bankei như một trong

ba thiền sư vĩ đại của Nhật bản, ngang hàng với Dogen và Hakuin

(Đạo Nguyên và Bạch Ẩn). Suzuki cùng những học giả Nhật khác

khởi sự sưu tập và ấn hành những ngữ lục và giáo lý của Bankei,

mà phần lớn còn nằm rải rác bị bỏ quên trong các chùa ngoại ô –

và hiện nay một lần nũa Bankei lại được nhiều người biết đến.

37



PHẦN MỘT

Khi thiền sư Bankei Butchi Kosai – người sáng lập thiền tự

Ryòmonji (Long môn) ở Aboshi thuộc tỉnh Banshù – mở kỳ kiết

thất lớn tại Long môn vào mùa đông năm thứ ba Genroku

(1690), có 1.683 tu sĩ ghi danh trong sổ danh bạ. Những người

đến nghe gồm không những đồ chúng thuộc tông Thiên thai và

Tào động mà cả các tông phái Ritsu, Shingon (chân ngôn),

Tendai, Tịnh độ, và Nhật liên tông, cả tăng lẫn tục cùng chen

nhau trong giảng đường. Người ta có cảm tưởng ngài đích thực

là bậc Thiên nhân sư (Thầy của Người và Trời) của thời nay.

Khi ấy Sư bước lên pháp tòa và bảo đại chúng tăng tục:

Hôm nay trong đại hội này chúng ta gồm cả một đám đông tăng

tục, và có lẽ tôi đã kể cho quý vị nghe làm thế nào, lúc còn trẻ, tôi

đã trực ngộ ra rằng cái tâm vốn dĩ chưa từng sinh ra. Cái phần về

tâm ấy tuy thế, chỉ là điều phụ thuộc.

Lời mở
⚡️

38



Quý vị tu sĩ, khi quý vị an trú trong Bất sinh, quý vị sẽ thấy không

có gì người khác cần nói với quý vị, cũng không có gì quý vị cần

nghe. Vì Tâm Phật bất sinh đang chiếu sáng kỳ diệu, nên nó dễ

dàng biến thành bất cứ gì nó gặp phải. Bởi thế, trong khi tôi bảo

mọi người tại gia ở đây chớ có biến mình thành đủ loại mà họ gặp,

và đổi cái tâm Phật của họ thành những ý tưởng, thì quý vị tu sĩ

cũng có thể nghe luôn!

Phần một - Lời mở

Trong tất cả quý vị tập trung tại đây hôm nay, không một ai là

người chưa giác ngộ. Mỗi người ở đây đều là một vị Phật. Bởi thế

hãy lắng nghe cho kỹ. Cái mà tất cả quý vị thừa hưởng của cha mẹ

lúc mới lọt lòng, chỉ là cái tâm Phật bất sinh. Không có cái bẩm

sinh nào khác ở nơi quý vị. 

Sư bảo chúng:

Lắng nghe

Cái tâm Phật mà quý vị có từ lúc cha

mẹ mới sinh ra thực sự là bất sinh và

chiếu sáng một cách kỳ diệu, và hơn thế

nữa, với cái Bất sinh này, mọi sự đều

được thu xếp một cách hoàn toàn ổn

thỏa.

39



Bằng chứng về điều này là, trong lúc tất cả

quý vị đang lắng nghe tôi nói, mà ngoài kia

có tiếng quạ kêu, tiếng chim sẻ chíp chíp,

tiếng gió xào xạc… mặc dù không cố tình

phân biệt những âm thanh ấy, quý vị vẫn

nhận ra và phân biệt được từng tiếng: tiếng

chim quạ, tiếng chim sẻ, tiếng gió xao cành

– quý vị nghe mà không lầm lẫn, đấy gọi là

nghe với cái Bất sinh. 

Với cái Bất sinh, tất cả mọi sự được thu xếp hoàn toàn ổn thỏa cũng

y như vậy. Đấy là bằng chứng thực sự về cái Bất sinh. Hãy nhận ra

một cách dứt khoát rằng cái không sinh và đang chiếu sáng kỳ diệu

ấy đích thực là Tâm Phật. An trú ngay trong Tâm Phật Bất Sinh ấy,

thì từ đây cho đến mãi mãi quý vị là một đức Như Lai sống.Vì khi

đã nhận ra một cách rốt ráo thì từ nay trở đi quý vị sẽ luôn an trú

trong Tâm Phật, nên trường phái của tôi mệnh danh là trường phái

Phật tâm.

Lắng nghe

Vậy, trong khi đang lắng nghe tôi nói, quý vị vẫn không lầm lẫn

tiếng chim sẻ với tiếng quạ kêu bên ngoài, không lầm lẫn tiếng

chuông với tiếng trống, tiếng đàn ông với tiếng phụ nữ, tiếng người

lớn với tiếng trẻ con – quý vị nhận ra và phân biệt rõ ràng từng thứ

tiếng quý vị nghe, không lẫn lộn chút nào.

40



Đấy chính là cái diệu dụng linh động chiếu sáng của Bất sinh. Đó

không là gì khác mà chính là Phật tâm bất sinh và chiếu sáng một

cách kỳ diệu, là bằng cứ xác thực về bản chất chiếu sáng vi diệu của

Tâm.

Chắc không người nào trong đây lại bảo rằng: Tôi nghe những gì tôi

nghe vì tôi cố ý nghe. Ai nói vậy là nói láo. Vì không biết lão Bankei

sắp nói cái gì, nên tất cả quý vị mới quay cả về một phía như vậy chỉ

cốt muốn nghe những gì tôi nói, chứ không có ai lại cố nghe những

thứ tiếng động đủ loại ở bên ngoài. Thế nên khi bỗng dưng những

âm thanh ấy xuất hiện mà quý vị nhận ra được, phân biệt được,

nghe ra được không chút lầm lẫn, thì chính là quý vị đang nghe

bằng cái tâm Phật bất sinh ấy. Không ai ở đây có thể tuyên bố họ

nghe những tiếng ấy tại vì trước đã quyết tâm để lắng nghe. Bởi thế,

sự thực là quý vị đang nghe với cái Bất sinh.

Lắng nghe

Mỗi người, khi dứt khoát nhận ra được cái bất sinh và chiếu sáng kỳ

diệu ấy chính là tâm Phật, an trú trong đó, thì từ nay cho đến mãi

về sau là một vị Phật sống. Cả đến khái niệm Phật cũng chỉ là một

tên gọi được đặt ra về sau, bởi thế, từ nơi Bất sinh mà nhìn, thì đó

cũng chỉ là chuyện phụ thuộc, không có gì quan trọng. 

41



Bởi thế nên khi quý vị trú trong Bất sinh là quý vị ở nơi ngọn nguồn

của tất cả Phật, và bởi thế Bất sinh là một cái gì quý báu tuyệt trần.

Ở đây không có vấn đề diệt, cho nên khi trú trong bất sinh thì cũng

không cần gì nói đến bất diệt. Đấy là lý do tại sao tôi chỉ nói về Bất

sinh mà không đề cập bất diệt. Cái gì không được tạo tác thì cũng

không bị hủy hoại, bởi thế, khi nó đã bất sinh thì đương nhiên cũng

bất diệt, khỏi cần phải nói. Phải vậy không nào?

Dĩ nhiên, từ ngữ bất sinh bất diệt đã có rải rác trong kinh điển và

ngữ lục từ xưa, nhưng chưa ai nói bằng chứng thực sự của cái Bất

sinh. Ai cũng chỉ học từ ngữ bất sinh bất diệt rồi lặp đi lặp lại,

nhưng đến việc nhận cho ra và thực sự đi thẳng vào trọng tâm vấn

đề, thì không ai hiểu được Bất sinh là cái gì.

Lắng nghe

Con người của Bất sinh ở tận nguồn gốc của tất cả các vị Phật. Cái

gì bất sinh thì đó là suối nguồn của tất cả mọi sự, là khởi điểm của

mọi sự. Không có gì sơ nguyên hơn là cái Bất sinh, không có gì ở

trước nó.

Khi tôi 26 tuổi, lần đầu tiên tôi trực nhận ra rằng mọi sự được giải

quyết ổn thỏa bằng Bất sinh, và từ đấy trong bốn mươi năm qua tôi

đã giảng dạy mọi người với bằng chứng về cái Bất sinh: cái mà quý

vị có được khi mới ra đời chính là Tâm Phật bất sinh – cái Tâm

Phật thực sự chưa từng sinh ra, đang chiếu sáng kỳ diệu. Tôi là

người đầu tiên giảng dạy điều này. 
42



Khi quý vị an trú trong Bất sinh là quý vị ở nơi ngọn nguồn của mọi

sự. Cái mà chư Phật trong quá khứ chứng được chính là Phật Tâm

Bất Sinh, và cái mà chư Phật vị lai sẽ chứng cũng là Phật Tâm Bất

Sinh. Ngày nay chúng ta đang ở thời mạt pháp, tuy vậy nếu có dù

chỉ một người an trú trong Bất sinh, thì Chính pháp như vậy đã

được phục hưng trong thế gian này. Có phải thế không, thưa tất cả

quý vị? Chắc chắn là vậy. Khi quý vị đã nhận ra điều này một cách

dứt khoát, thì ngay tại chỗ quý vị sẽ mở được con mắt để thấy suốt

tâm người, và bởi thế trường phái của tôi còn gọi là tông Mắt sáng.

Khi con mắt thấy suốt nhân tâm được hiển lộ, thì dù vào bất cứ thời

gian nào cũng là lúc triệt ngộ được chánh pháp. Tôi muốn quý vị

biết rõ điều này. Khi ấy, quý vị, dù bất cứ ai, chính là người thừa kế

của tôi.

Lắng nghe

Tôi chắc chắn các tu sĩ trong hội chúng ở đây, và tất cả mọi người

khác cũng thế, chưa ai từng nghe trước đây có người nào dạy cho

người ta về bằng chứng thực sự của Bất sinh – dạy rằng Tâm Phật

thực sự là bất sinh và chiếu sáng một cách kỳ diệu. Tôi là kẻ đầu

tiên nói điều này. Nếu có ai tuyên bố họ đã nghe người nào trước

đây có dạy cho người ta với bằng cớ đích thực của Bất sinh, thì

người ấy đúng là nói dối.

43



Giới luật

Khi an trú trong Bất sinh, thì bạn đã là một vị Phật sống ngay bây

giờ rồi, và vị Phật ấy cố nhiên không vẽ vời những chuyện như thọ

giới, bởi thế không có giới điều nào cho ông ta thọ. Bày đặt những

chuyện như thọ giới thì không phải là ý nghĩa của Tâm Bất sinh.

Khi bạn an trú trong Bất sinh thì không cách gì bạn phạm giới nổi.

Từ nơi Bất sinh, giới luật cũng thành phụ thuộc nhảm nhí, trong

chỗ Bất sinh, thực sự không có gì là giới luật…

Sư trả lời:

Một bậc thầy thuộc Luật tông đến hỏi:Một bậc thầy thuộc Luật tông đến hỏi:

Ngài có tuân giữ giới luật không?Ngài có tuân giữ giới luật không?

Từ khởi thủy, tất cả những gì mà người ta

gọi là giới luật đều cốt dành cho những thầy

tu tồi tệ phá giới. 

Với người an trú trong tâm Phật bất sinh thì không cần nói đến giới.

Giới được dạy là để giúp chúng sinh, không để giúp Phật! Mọi người

khi cha mẹ mới sinh chỉ có duy nhất cái Tâm Phật Bất sinh, bởi thế

hãy an trú trong tâm bất sinh ấy.

44



Cũng một
chuyện ấy

Dĩ nhiên có lẽ ông ta nói có lý. Có thể là tôi rất ngu đần, nhưng nếu

làm vậy mà cung cấp được điều gì thực sự hữu ích cho người ta, thì

dù có ngu đần hay không ngu đần tôi cũng có thể rán học thuộc

lòng vài mẩu chuyện. Tuy nhiên, giảng dạy những thứ ấy không

khác gì cho người ta ăn thuốc độc. Mà cho người ăn độc dược là điều

chắc chắn tôi không thể làm!

Một vị giảng sư Phật giáo đến bảo tôi:Một vị giảng sư Phật giáo đến bảo tôi:

Thay vì cứ nói đi nói lại mãi một chuyện ấyThay vì cứ nói đi nói lại mãi một chuyện ấy

trong các thời giảng hết ngày này sangtrong các thời giảng hết ngày này sang

ngày khác, đáng lẽ thỉnh thoảng ngài nênngày khác, đáng lẽ thỉnh thoảng ngài nên

kể vài mẩu chuyện thần thông biến hóakể vài mẩu chuyện thần thông biến hóa

trong đạo Phật, để cho người ta xả hơi đôitrong đạo Phật, để cho người ta xả hơi đôi

chút có hơn không?chút có hơn không?

45



Tôi không 
giảng 
đạo Phật

Tôi không giảng dạy người ta bằng cách trích dẫn những lời nói của

chư Phật chư Tổ. Vì tôi có thể làm việc ngay với chính tự ngã của

mỗi con người, nên không cần chất thêm lên đó những trích dẫn lời

Phật, Tổ. Tôi không nói về đạo Phật, không nói về đạo thiền. Thực sự

là không cần gì nói đến những thứ ấy. Vì tôi hoàn toàn có thể được

việc trong lúc chỉ cần trực tiếp với những bản ngã con người ngay

đây trong hiện tại, nên tôi không cần nói Phật cũng không cần nói

thiền…

Sư lại nói: 

46



Gặp những 
bậc Thầy 
Dòsha và
Ingen

Trước năm 30 tuổi, tôi vẫn tiếp tục mặc áo jittoku (CT. một kiểu áo

dành cho người tập sự và cư sĩ - ND) không khoác thêm tăng bào.

Nhưng năm tôi được 30 tuổi, thầy tôi (thiền sư Umpo, vị thầy đầu

tiên của Bankei-ND) đề nghị tôi nên đến viếng vị thiền sư Trung hoa

Dòsha Chògen ở Naninsan (nay thuộc tỉnh Phúc kiến- ND) vừa mới

đến Nagasaki. Khi tôi quyết định đi, thầy bảo: “Lâu nay ông mặc

vậy cũng được, nhưng bây giờ khi đến yết kiến một vị sư Trung hoa,

ông mặc vậy không xong. Ông nên vì Pháp mà từ nay về sau hãy

mặc tăng bào, vậy hãy mặc mà đi viếng Dosha”. Thế là, theo lời dạy

của thầy, lần đầu tiên tôi vận tăng bào mà đi viếng Dosha. Tôi trình

bày ngay kiến giải của mình. Dosha nhìn tôi từ đỉnh đầu xuống đến

gót chân rồi bảo: “Ông đã vượt qua sống chết!”

47



Gặp những bậc Thầy Dòsha và Ingen

Trong số những thiền sư thời ấy, chỉ có Dosha có thể gọi là xác

chứng được kinh nghiệm giác ngộ của tôi; mặc dù vậy, tôi vẫn chưa

hoàn toàn thỏa mãn. Bây giờ khi nhìn lại, tôi vẫn không thấy Dosha

khả dĩ chấp nhận được. Giá mà Dòsha vẫn còn sống đến ngày nay,

thì tôi đã có thể giúp ông trở thành một con người khá hơn. Nhưng

ông là một người thiếu may mắn và đã chết sớm, tôi rất lấy làm tiếc.

Khi tôi là một thành viên trong chúng hội của Dòsha, đại chúng gửi

thư sang Trung quốc để cung thỉnh thiền sư Ingen. Vị này đến Nhật

khi tôi còn ở với Dosha. Ông lên bờ tại cảng ở Nagasaki. Tôi cùng đi

trong đoàn đón rước ông, nhưng vừa khi thấy ông bước ra khỏi tàu

để lên bờ, tôi nhận ra ngay ông không phải là con người của Bất

sinh, vì lý do đó mà tôi không bao giờ theo học với ông ta cả.

48



Tôi sẵn sàng
làm chứng
cho các bạn!

Tất cả quý vị ở đây hiện tại thật là vô cùng may mắn. Lúc tôi còn trẻ,

không có những bậc thầy giác ngộ hoặc nếu có, tôi đã không đủ may

mắn gặp được. Lại vì thuở bé tôi rất ngu đần nên đã phải chịu gian

nan không thể tưởng. Ôi tôi đã phấn đấu một cách vô ích làm sao. Tôi

không thể nào quên được những nỗ lực vô bổ ấy, đã để lại một ấn

tượng sâu xa trong người tôi. Tôi phải học rất vất vả, học từ kinh

nghiệm. Đó là lý do tôi rán xuất hiện như thế này mỗi ngày, để thúc

giục quý vị, vì tôi muốn tất cả quý vị giác ngộ một cách tiện nghi

thoải mái, không có một phấn đấu vô dụng nào như tôi đã làm. Tất

cả quý vị phải tự thấy mình may mắn lắm. Quý vị còn tìm được ở đâu

thứ cơ hội như thế này?

Tôi không định kể cho quý vị nghe chuyện này – về thời trai trẻ, chính

vì ngu độn mà tôi đã phấn đấu một cách vô ích như thế nào – nhưng

tôi sẽ đáng trách nếu trong quý vị có người nào cũng làm như tôi, vì

tưởng không phấn đấu cam go thì không thể nào chứng ngộ chân lý.

Bởi thế, mặc dù tôi không định nói, các bạn trẻ hãy lắng nghe cho kỹ. 

49



Bởi vì không cần phải trải gian nan như tôi, quý vị vẫn có thể đạt đến

sự chứng ngộ hoàn toàn. Trước hết để tôi kể cho các bạn nghe về

những phấn đấu của tôi, rồi các bạn sẽ thấy không cần làm như

Bankei, các bạn cũng có thể đạt đến giác ngộ hoàn toàn. Tôi muốn

các bạn hãy nhớ lấy điều ấy trong khi lắng nghe. Vậy hãy nghe cho

kỹ, tôi sẽ bắt đầu.

Cha tôi họ Suga, vốn là một ronin hay hiệp sĩ độc lập, theo đạo

Khổng, xuất thân từ Shikoku (một trong năm đảo lớn của quần đảo

Nhật bản. Nay thuộc quận Tokushima. ND). Ông đến định cư tại

vùng này (Aboshi – bài giảng này nói ở chùa Long môn. ND) ở đây tôi

được sinh ra, nhưng ông qua đời lúc tôi hãy còn bé, để lại một mình

mẹ nuôi tôi khôn lớn. Theo bà kể thì hồi thơ ấu tôi là một trẻ hư hỏng,

làm đầu têu bọn trẻ phá làng phá xóm. Nhưng, mẹ tôi kể, vào lúc chỉ

mới chừng hai ba tuổi, tôi đã sợ chết: mỗi khi tôi khóc mà có nguời

nào làm bộ như chết, hoặc bảo tôi có người nào chết, thì tôi nín khóc

ngay, và lại còn chấm dứt bất cứ trò nghịch phá nào nếu gặp lúc tôi

đang chơi nghịch.

Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Dần dà tôi lớn lên. Khi tôi còn niên thiếu, đạo Khổng đang thịnh

hành, mẹ tôi gởi tôi đến một ông thầy bắt tôi học thuộc lòng sách Đại

học. (CT. Vào thời đại Tokugawa – thế kỷ mười bảy – ở Nhật, sách

Đại học và một chương trong Lễ ký là chương trình học vỡ lòng chính

thống, vì nó ngắn và dễ học nhất trong các sách nho, chỉ cốt cho trẻ

tập viết và học thuộc lòng, không cần giảng nghĩa. ND). 

50



Nhưng khi đọc câu Đại học chi đạo, tại minh minh đức (Cái học lớn

lao là phải làm sáng cái đức sáng) tôi không thể hiểu đức sáng là cái

gì. Hết sức hoài nghi, tôi thắc mắc về nó một thời gian.

Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Có lần tôi đến hỏi một vài nhà nho: Đức sáng là thứ gì? Hãy nói cho

tôi biết đức sáng là gì cái đã. Nhưng không ai biết để trả lời tôi.

Nhưng một hôm có người bảo tôi: Những điều khó như thế chỉ có các

thiền sư mới hiểu nổi. Hãy đi mà hỏi các vị ấy. Dù chúng tôi có thể

đọc vanh vách chữ nghĩa trong các cổ thư (Trung hoa) nhưng khi hỏi

đến Đức sáng là cái gì, chúng tôi cũng chịu, không hiểu được

Ồ, thì ra sự thể là như vậy, tôi than thầm, thấy mình vẫn còn ở mãi

trong u tối. Vì trong vùng lân cận chẳng có vị thiền sư nào nên tôi

không có dịp hỏi ai. 

Tuy thế, tôi liền lập chí thế nào mình cũng phải tìm cho ra ý nghĩa

của Đức sáng, và sẽ nói cho mẹ già nghe trước khi bà nhắm mắt.  Mặc

dù chưa hiểu được điều ấy, tôi cũng đã mong mỏi trước hết sẽ nói cho

mẹ nghe vì bà đã già, có thể chết bất cứ lúc nào. Với hi vọng giải quyết

nghi vấn về Đức sáng, tôi đi lang thang khắp nơi một cách vô vọng,

tìm kiếm khắp chỗ. Bất cứ nơi nào mà tôi nghe có buổi thuyết pháp,

nói chuyện, diễn thuyết, thì dù cách xa đến mấy tôi cũng vội vàng đi

đến. Khi trở về nhà, tôi thường thuật lại cho mẹ những gì có ý nghĩa

mà tôi đã nghe được, nhưng thắc mắc của tôi về Đức sáng vẫn chưa

tìm ra giải đáp.

51



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Sau đó tôi quyết định đi viếng một thiền sư. Khi tôi hỏi ông về Đức

sáng, ông bảo: “Nếu cậu muốn hiểu thì hãy tọa thiền đi, rồi sẽ hiểu

Đức sáng là gì”. Kết quả là ngay sau đó tôi khởi sự tập tọa thiền. Tôi

đi vào trong núi, không ăn gì cả trong vòng bảy hay cả đến mười

ngày, tìm một đỉnh núi nhọn mà ngồi, vén áo để lưng trần dựa vào đá

núi, cương quyết thiền định tới cùng dù có phải chết, không rời khỏi

chỗ ấy cho đến khi cuối cùng tôi ngã vật xuống. Vì không có cách gì

nhờ người mang thực phẩm đến, nên thường tôi không ăn gì cả trong

nhiều ngày. Nhưng vì chỉ muốn một điều là giải đáp về Đức sáng, nên

tôi chẳng quản ngại ngất xỉu vì đói, và nhất định không để cho sự đói

khát cản trở mình. Mặc dù vậy, tôi vẫn không thể giải quyết thắc mắc

về Đức sáng.

Sau đó tôi trở về quê hương, dựng một cái chòi để nhập thất. Có

những lúc hoàn toàn tập trung vào pháp niệm Phật (CT. nembutsu,

một pháp thiền định bằng cách niệm NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT liên

tục mà các thiền sư áp dụng để định tâm. ND) tôi ngồi suốt cả ngày

đêm không đặt lưng xuống chiếu.

Cứ thế tôi mò mẫm một cách vô vọng, nỗ lực mỗi ngày mà thắc mắc

của tôi về Đức sáng vẫn chưa được giải quyết. Không kể gì mạng sống,

tôi hành thân hoại thể đến độ da mông tôi bị rách nát, mà hậu quả là

tôi chỉ có thể ngồi một cách hết sức đau đớn khó nhọc. 

52



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Tuy nhiên, khi nhìn lại quãng đời ấy, tôi thấy lúc bấy giờ sức chịu

đựng của tôi cũng khá, nên mặc dù đau đớn như vậy tôi vẫn không

chịu nằm nghỉ lấy một ngày. Vì da thịt sau mông bị lở loét nên tôi

phải lót một lớp dày giấy bổi để ngồi lên trên, và thay hết lớp này đến

lớp khác. Mặc dù vậy, máu vẫn không ngừng tuôn ra, và vì quá đau

đớn đôi khi tôi phải lót bông vải hay bất cứ gì ở phía dưới. Thế nhưng

tôi vẫn có thể trải qua trọn một ngày đêm không đặt lưng nằm.

Vì nỗ lực quá căng vào những năm ấy, cuối cùng tôi ngã bệnh nặng.

Vẫn chưa giải quyết được vấn đề Đức sáng, tôi phấn đấu với nó một

thời gian, chịu đựng gian khổ ê chề. Bệnh tôi càng ngày càng nặng, cơ

thể gầy mòn, mỗi khi ho đàm lại khạc ra từng cục máu tròn bằng

ngón tay cái, đặc đến nỗi có khi nó bắn vào vách rồi lăn xuống. 

Khi ấy mọi người quan tâm đến tôi đều nói: Nhất định không xong

rồi. Chú phải nghỉ ngơi để phục hồi sức khỏe. Bởi thế theo lời khuyên

của họ, tôi rút về gian chòi, mướn một người tớ trai. Nhưng bệnh tình

của tôi tới hồi nguy kịch. Suốt bảy ngày liền tôi không thể nào nuốt

được một chút gì ngoài chút ít nước cháo lỏng. Do đó tôi nhận ra

mình sắp chết. “À ra thế, không còn gì có thể làm được nữa”, tôi tự

nhủ, nhưng không tiếc nuối gì ngoài ra là nghĩ mình sắp chết mà

không hoàn tất được ước nguyện ấp ủ từ lâu.

53



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Ngay khi ấy, tôi có một cảm giác lạ lùng nơi cổ họng, và khi khạc vào

vách tường, tôi để ý thấy một viên tròn đông đặc màu đen như cái hột

đào đang lăn xuống. Sau đó tôi cảm thấy lồng ngực nhẹ nhõm một

cách lạ lùng, và đấy là cái lúc tôi chạm phải Nó. Mọi sự đều tự giải

quyết hoàn toàn ổn thỏa với Bất sinh, bấy lâu nay vì không nhận ra

điều này nên tôi đã nỗ lực đến kiệt sức một cách vô dụng! Cuối cùng

tôi mới thấy tôi đã lầm.

Bấy giờ cảm thấy tinh thần sảng khoái, tôi gọi người tớ nấu cháo ăn.

Người đầy tớ của tôi vô cùng kinh ngạc khi thấy một kẻ sắp chết lại

đòi ăn như vậy, anh ta sung sướng la lên và vội vàng luống cuống đi

nấu cháo. Vì hấp tấp nên anh ta đã dọn cho tôi ngay cháo còn sống,

song tôi vẫn mặc kệ, ăn liền mấy bát đầy mà vẫn không sao cả. Sau

đó tôi dần bình phục và sống cho đến ngày nay (CT. Lúc ấy Bankei đã

68 tuối. ND). Cuối cùng tôi đã thực hiện được ước mơ tôi hằng ấp ủ là

san sẻ chân lý tôi đã chứng ngộ cho mẹ tôi trước khi bà qua đời. (CT.

Mẹ Bankei về sau cũng xuất gia với tên Myosetsu, chết năm 1680 lúc

bà 91 tuổi. ND)

Từ khi tôi ngộ ra rằng mọi sự được thu xếp xong xả hoàn toàn nhờ

cái Bất sinh, không người nào trong xứ có thể phản bác tôi được. Nếu

trong lúc tôi mò mẫm một cách vô vọng như thế, mà có người nào đã

giác ngộ nói cho tôi biết ngay từ đầu, như tôi đang nói cho quý vị hiện

nay, thì có lẽ tôi đã khỏi uổng phí bao nhiêu phấn đấu vô ích.

54



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Khi đã trực ngộ được mọi sự đều được thu xếp ổn thỏa nhờ cái Bất

sinh, tôi mong muốn nói lên điều ấy với một người nào. Trong khi tôi

hoang mang chưa biết ai là người tôi nên đi gặp, thì thầy tôi ( CT. tức

Umpo- ND) bảo: “Ở Mino (CT. nay là quận Gifu- ND), có bậc thầy tên

Gudò (CT. Gudò Tòshoku, 1579-1661, là một trong những bậc thầy

thuộc tông Thiên thai vào đầu thời đại Tokugawa. Ông cũng thuộc hệ

phái Umpo thầy của Bankei, phái này sẽ phát xuất thiền sư nổi tiếng

vào thế kỷ 18 là Hakuin Ekaku, Bạch Ẩn, 1685-1769- ND). Nghe nói

ông là người tốt. Có thể ông ta sẽ xác chứng cho kinh nghiệm của chú,

vậy chú nên đến trình bày với ông ta.”

Hi vọng gặp được Gudò để trình bày sở chứng, tôi theo lời thầy

khuyên và khởi hành đi Mino để gặp vị thiền sư, nhưng khi tôi đến

nơi thì ông đã đi Edo (CT. tức Tokyo ngày nay- Vào thời đại

Tokugawa, đấy là thủ phủ Nhật bản thay cho Kyoto- ND). Thế là tôi

không gặp được ông, và về sau cũng không có dịp nào để nói chuyện

với ông cả.

Nhưng vì hồi đó không tìm ra được một người nào như thế, nên tôi đã

phải trải một thời gian dài khó nhọc phấn đấu vượt quá sức chịu

đựng. Cũng vì thế mà đến bây giờ tôi vẫn còn là một kẻ ốm yếu, không

thể ra gặp gỡ quý vị nhiều như tôi muốn.

Sau khi đã lặn lội từ xa đến mà không đạt mục đích, tôi quyết định

thay vì bỏ về, sẽ đi viếng những thiền sư trong vùng ấy. Khi đến nơi

họ, tôi tự giới thiệu: “Tôi là một tu sĩ thiền từ Banshù đến (CT. tức

tỉnh Harima, nay là quận Hyogò- ND) với hi vọng duy nhất là thăm

viếng và nhận được chỉ giáo của chư vị.” 55



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Khi những vị thầy đã trình bày những lời dạy của họ, tôi xin mạn

phép được phát biểu. Tôi nói: “Tôi biết thực là không phải phép, nhưng

xin chư vị thứ lỗi cho, khi tôi nói điều này. Tôi không phải là không

biết ơn về những lời dạy của chư vị, nhưng tôi có cảm tưởng như là

người ta chỉ gãi ngứa cho tôi ở ngoài giày, chưa đạt tới cái cốt tủy.”

Rất thành thực, những vị thầy ấy bảo tôi: Đúng như ông nói. Mặc dù

mang tiếng làm thầy, chúng tôi chỉ có học thuộc lòng những danh từ

trong kinh điển và ngữ lục để dạy lại người ta. Chúng tôi phải hổ thẹn

mà nói rằng vì bản thân mình chưa thực chứng nên khi nói pháp, sự

giảng dạy của chúng tôi quả thật chỉ như gãi ngứa ngoài giày, không

làm ông thỏa mãn. Ông rất hiểu chúng tôi vậy. Chắc ông không phải

là người tầm thường!

Thế là, vì không tìm ra được người nào ấn chứng cho kinh nghiệm

giác ngộ của tôi, tôi trở về nhà đóng cửa nhập thất. Trong khi quan

sát nhu cầu mọi người và tìm phương cách trình bày điều tôi đã

chứng để cứu giúp họ, tôi nghe tin bậc thầy về thiền là Dòsha từ

Trung quốc đã đến, đang ở Nagasaki. Theo lời chỉ giáo của thầy tôi,

tôi đến yết kiến Dòsha. Khi tôi trình bày chỗ ngộ của mình, ông tuyên

bố: “Chú là người đã vượt qua sinh tử.” Thế là chỉ khi đến nơi Dòsha,

cuối cùng tôi mới nhận được một chút xác nhận về sự chứng ngộ của

mình. 

56



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Vào thời ấy thực khó mà tìm ra được người nào có thể xác chứng một

cách chắc chắn kinh nghiệm của tôi, nên tôi gặp khá nhiều vất vả. Bởi

thế cho nên, khi nghĩ lại tôi đã khổ đến thế nào, bây giờ tôi phải đi ra

mỗi ngày như vầy để gặp tất cả quý vị, mặc dù tôi đang đau ốm. Nếu

trong đây có người nào đã kinh nghiệm được sự giác ngộ – bất cứ là

ai – thì lý do duy nhất mà tôi ra đây là để làm chứng cho vị ấy. Quý

vị quả là rất may mắn. Vì quý vị đã có một người có thể xác chứng

cho kinh nghiệm giác ngộ của mình, nên nếu ai trong đây đã giác ngộ

hoặc nghĩ mình đã hiểu vấn đề, thì xin hãy bước ra, và hãy nói lên

nghe. Tôi sẵn sàng làm chứng! Tuy nhiên nếu chưa có ai hiểu, thì hãy

lắng nghe tôi nói, và hãy chứng ngộ cho rốt ráo… 

Chứng ngộ rốt ráo rằng cái Bất sinh đang chiếu sáng một cách kỳ

diệu đó chính là Tâm Phật, là như thế này: Giả sử mười triệu người

đồng thanh tuyên bố con quạ là con cò.

Con quạ đen không cần ai nhuộm, cũng như con cò trắng không cần

ai tẩy – đấy là điều chúng ta vẫn thấy biết như chuyện đương nhiên.

Bởi vậy, dù cho không những mười triệu người, mà tất cả mọi người

trong nước đều đồng thanh tuyên bố con quạ là cò, bạn vẫn không bị

lừa bịp, mà tuyệt đối vững tin nơi mình. Đó là ý nghĩa của sự chứng

ngộ rốt ráo. Hãy chứng ngộ rốt ráo rằng cái gì bất sinh chính là tâm

Phật, tâm Phật thực sự là bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu, và mọi sự

được sắp đặt hoàn toàn ổn thỏa với cái Bất sinh, để cho dù có nghe

bất cứ gì người ta cố nói với bạn, bạn cũng đừng để cho họ lừa bịp.

Bạn sẽ không chấp nhận những si mê lầm lạc của người khác.
57



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Lúc tôi còn trẻ và khởi sự giảng dạy giáo lý chân thực về Bất sinh,

không ai có khả năng hiểu được. Khi nghe tôi nói, người ta dường như

nghĩ tôi là một thứ tín đồ tà giáo hay theo Ki tô giáo (CT. Vào giữa

thế kỷ mười sáu, Ki tô giáo du nhập Nhật bản do những nhà truyền

giáo Tây ban nha và Bồ đào nha. Sau một thời oanh liệt ngắn, tôn

giáo mới này bị chính quyền nghi kỵ và thẳng tay đàn áp suốt thời

đại Tokugawa dài hơn hai thế kỷ – ND). Vì vậy họ sợ hãi không dám

đến gần tôi. Nhưng dần dà họ nhận ra mình đã lầm, và thấy những

gì tôi giảng dạy đúng là Chính pháp. Bây giờ, trái ngược với tình

trạng lúc đầu không ai dám bén mảng đến gần, tôi lại bị khách khứa

tràn ngập – những người nôn nóng muốn gặp tôi, lắng nghe giáo lý

tôi giảng. Họ theo tôi liên tục tới nỗi không để tôi yên dù chỉ một

ngày. Đấy, sự tình là thế.

Trong 40 năm ở đây, thỉnh thoảng tôi giảng giáo lý chân thực về Bất

sinh cho mọi người, nên kết quả là vùng này (chùa Long môn – ND)

đã sản xuất nhiều người khá hơn những giảng sư về đạo Phật. Bởi

thế, với các bạn cũng vậy, sao cho công khó của quý vị từ xa xôi đến

sẽ được đền bù bằng cách khi trở về, quý vị đã hoàn toàn chứng ngộ

Pháp, thực chứng cái Bất sinh một cách rốt ráo để đừng chuyển nó

thành những (vọng) tưởng.

58



Lớn lên 
trong 
mê lầm

Cái mà mọi người hấp thụ từ nơi cha mẹ chỉ là Tâm Phật bất sinh.

Nhưng vì cha mẹ bạn không nhận ra điều ấy, nên bạn cũng bị mê

lầm, rồi chính bạn lại trưng bày cái mê lầm này ra khi nuôi dạy con

cái bạn. Cả đến vú nuôi và những người giữ trẻ cũng ưa nổi nóng, mọi

người quan hệ đến việc nuôi dạy trẻ đều trưng ra mọi kiểu hành xử

mê muội, như ngu si, ham muốn ích kỷ, và thói giận dữ của loài tu la

(quỷ chiến đấu). Khi lớn lên, được đoanh vây bởi những người si mê

như vậy, trẻ em thường phát triển một loạt thói xấu tệ nhất, trở nên

rất dễ bị mê muội và biến thành những người không giác ngộ. Lúc

ban sơ khi mới sinh, quý vị không có si mê. Nhưng vì những lầm lỗi

của những người nuôi dạy bạn, mà một con người vốn ở trong Tâm

Phật lại biến thành chúng sinh kém giác ngộ số một. Đây là điều mà

tôi chắc chắn tất cả quý vị đều biết với kinh nghiệm bản thân.

59



Lớn lên trong mê lầm

Khi bạn mới sinh, cha mẹ không cho bạn bất cứ mê lầm nào như thói

xấu, dục vọng ích kỷ. Nhưng về sau, khi ra giữa đời bạn mới lượm lặt

đủ thứ si mê dần dần trở thành những thói hư tật xấu, làm cho bạn

không thể không thành ra người mê muội. Cái mà bạn không lượm

nhặt từ bên ngoài, chính là Tâm Phật bất sinh, và ở đây không hiện

hữu một si mê nào. Vì tâm Phật chiếu sáng một cách kỳ diệu, nên

bạn có thể học hỏi đủ thứ, ngay cả những hành vi lầm lạc. Nhưng

cũng vì nó chiếu sáng kỳ diệu, mà khi nghe điều này, bạn sẽ quyết

định không si mê nữa, từ đây trở đi sẽ chấm dứt tạo nên mê lầm và sẽ

an trú trong Tâm Phật bất sinh. Cũng hệt như khi trước bạn siêng

năng tập tành thói si mê, làm cho mình trở thành mê muội thế nào,

thì bây giờ bạn cũng sẽ áp dụng chính cái khả năng ấy để lắng nghe

và chấm dứt si mê. Đấy là điều kỳ diệu về Tâm Phật. Hãy lắng nghe,

rồi bạn sẽ thấy sự quý báu của tâm Phật. Khi đã thấy không gì bằng

cái Tâm Phật quý báu này, thì dù bạn có muốn si mê trở lại cũng

không thể được!

Chính vì không nhận ra sự quý báu của tâm Phật mà bạn sa vào ngã

chấp tạo ra đủ thứ si mê lầm lạc làm hại mình. Tuy thế, những mê

vọng ấy đối với bạn lại quý báu đến nỗi tất cả các bạn đều muốn mê,

dù có phải vong mạng! Thật điên rồ, phải không? Vì không thể cưỡng

lại những thúc bách thấp kém do dục vọng ích kỷ phát sinh, bạn trở

thành mê si. Tất cả các mê lầm đều từ đấy mà ra cả.

60



Lớn lên trong mê lầm

Ai cũng cho rằng cái lối hành xử mà họ thích là do bẩm sinh đã vậy,

nên không thể nào sửa đổi. Họ không bao giờ nói kỳ thực họ sa vào

thói chấp ngã là do dục vọng ích kỷ, cứ bám lấy những thói xấu mà

họ ưa thích. Trái lại, họ cố làm ra vẻ thông minh, bảo rằng cái nghiệp

bẩm sinh của họ đã vậy. Cái mình không nhận từ cha mẹ mà lại gán

cho cha mẹ, đó là đứa con đại bất hiếu. Có ai mới sinh ra đã nghiện

rượu, cờ bạc, trộm cướp và có sẵn những thói hư tật xấu không?

Không ai cả. Nhưng một khi bạn đã nhấm nháp hơi men, thì sẽ

nhanh chóng phát triển thành thói nghiện rượu, rồi vì ham muốn ích

kỷ, bạn không thể dừng uống, cũng không nhận ra được mình đã mê

lầm. Đó chỉ là sự điên rồ mới bộc phát, bạn không có lý do nào để

tuyên bố nó là bẩm sinh để đổ thừa cho cha mẹ!

Khi nghe điều này, tôi mong tất cả quý vị từ nay trở đi hãy an trú

trong Tâm Phật Bất sinh, cái tâm mà bạn có từ khi cha mẹ mới sinh.

Như vậy, bạn sẽ không tạo những mê lầm về bất cứ gì, và khi không

còn mê lầm, thì từ đây bạn sẽ mãi mãi là những vị Phật sống. Không

gì rõ ràng trực tiếp hơn thế nữa. Tất cả quý vị cần phải dứt khoát

thực chứng điều này.

61



Ba mươi
ngày trong
bất sinh

Tất cả mọi người hãy làm đúng như tôi nói, theo lời tôi chỉ dẫn quý vị

hãy khởi sự trú trong Bất sinh trong ba mươi ngày. Hãy tập an trú

Bất sinh trong 30 ngày, rồi từ đấy về sau, dù muốn dù không, quý vị

cũng sẽ phải trú trong Bất sinh. Quý vị sẽ thành công an trú Bất sinh!

Vì cái Bất sinh chính là tâm Phật, quý vị sẽ vận hành với cái tâm

Phật vào mọi thời. Như vậy quý vị sẽ là những vị Phật sống ngay hiện

tại, phải thế không?

Vậy hãy lắng nghe tôi như thể là tất cả quý vị mới sinh trở lại ngày

hôm nay, bắt đầu lại mọi sự. Khi đã có một định kiến thì bạn sẽ

không thâu nhận vào những gì mình nghe. Ngay bây giờ quý vị hãy

lắng nghe như thể mình mới sinh ra, thì sẽ như là mới nghe tôi nói

lần đầu. Nếu quý vị trong tâm không sẵn định kiến, thì vừa nghe một

lời quý vị cũng sẽ hiểu ngay, và đạt đến thực chứng hoàn toàn về

Pháp.

62



Cứ hỏi 
rồi tôi 
sẽ nói

Một hôm Sư bảo đại chúng:

Tôi chỉ ra đây mỗi ngày để gặp gỡ tất cả quý vị, tôi không có gì trong

tâm đặc biệt muốn nói với quý vị. Vậy nếu ai có điều gì muốn hỏi, hãy

bước ra. Hãy hỏi bất cứ về cái gì, rồi tôi sẽ nói cho quý vị. Tôi không

có gì đặc biệt muốn nói.

63



Kappa

Lúc tôi còn trẻ, có một kẻ cướp tên gọi là Kappa, chuyên cướp giựt tiền

của người đi đường. Anh ta có biệt tài về cướp bóc. Mỗi khi trông thấy

một người nào trên đường, anh ta có thể biết đúng số tiền người ấy

mang theo, không bao giờ sai một tơ tóc. Đấy quả là một tên cướp ghê

gớm. Tuy thế một hôm anh ta bị tóm, và ở tù dài hạn trong nhà lao ở

Osaka. Nhiều năm trôi qua, và vì anh ta là một tên trộm tài danh,

nên được cái lợi thay vì bị hành quyết, anh ta được làm người điềm

chỉ cho cảnh sát. Một thời gian sau, anh ta lại còn được phóng thích.

Khi được tự do, anh học nghề tạc tượng Phật, và lại trở thành một

nhà chuyên môn tạc tượng Phật, lập nghiệp ở Osaka. Hoàn toàn đổi

bỏ tâm lý tệ ác ngày trước, anh ta chuyên chú vào việc tu hành để

giải thoát, và vào những ngày cuối đời anh chuyên thực hành pháp

môn niệm Phật.

64



Tôi sẵn sàng làm chứng cho các bạn!

Vậy, ngay một tên cướp khét tiếng như Kappa một khi đã sửa đổi

cũng thành người thánh thiện. Ở đây các bạn có thể tìm thấy một

người nào trộm cướp bởi vì cái nghiệp của họ sâu dày và tội lỗi đã

quá nặng? Trộm cướp chính là nghiệp, trộm cướp chính là tội lỗi. Nếu

không có sự trộm cướp thì cái tội và cái nghiệp trộm cướp không thể

có. Bạn có trộm cướp hay không là tùy thuộc vào trạng thái tâm của

bạn trong hiện tại, chứ không phải vào cái nghiệp của bạn trong quá

khứ. Và điều tôi đang nói đây không chỉ liên hệ đến việc trộm cướp,

mà nói chung tất cả những si mê lầm lạc đều như thế cả. Bạn có si

mê hay không si mê là tùy thuộc vào trạng thái hiện tại của tâm bạn.

Khi si mê thì bạn là một chúng sinh, khi không si mê thì bạn là Phật.

Không có con đường tắt đặc biệt nào để thành Phật ngoài con đường

này. Có phải vậy không? Thế thì mọi người hãy thực chứng điều này

một cách rốt ráo.

65



Đừng đánh
thầy tu 
ngủ gục

Vào ngày đầu tiên của lễ Rohatsu (CT. tuần lễ tọa thiền tại các

thiền viện Nhật bản để kỷ niệm ngày Phật thành đạo, kéo dài từ

mồng một đến khuya mồng tám tháng chạp âm lịch. ND), Sư bảo

đại chúng: 

Một lần, khi tôi ở trong hội chúng của Dosha (CT. tức thiền sư Trung

hoa Tao-che đời Minh, mà Bankei theo học – ND) có một thiền sinh

ngủ gục trong thời thiền bị một thiền sinh khác đánh, nhưng tôi bảo

vị này: “Tại sao ông đánh một người đang ngủ êm? Khi ngủ, anh ta

có khác gì khi thức?”

Rồi Sư tiếp: 

Tại thiền viện chúng tôi, đời sống bình thường mỗi ngày đã là thiền,

không như các nơi khác phải công bố Từ hôm nay trở đi, hãy thiền

định! rồi mọi người mới lăn xả vào chẳm bẳm hành thiền.

66



Đừng đánh thầy tu ngủ gục

Tôi không khuyến khích người ta ngủ, nhưng đánh người ngủ thì thực

là sai lầm. Bây giờ tại đây, tôi không cho phép làm như vậy. Mặc dù

không khuyến khích họ ngủ, tôi cũng không đánh hay la rầy họ vì

ngủ gục. Tôi không khiển trách hay ca ngợi ngủ, mà cũng không

khiển trách hay ca ngợi không ngủ. Hãy để tự nhiên cho người ta ngủ

hay thức. Khi một người ngủ, là ngủ với cái tâm Phật của lúc tỉnh

thức; khi thức, cũng là thức với tâm Phật. Họ vẫn luôn an trú trong

tâm Phật, không lúc nào an trú chỗ nào khác. Vậy thực là lầm khi

tưởng rằng một người nào lúc ngủ, sẽ biến thành cái gì khác. Nếu bạn

tưởng người ta chỉ ở trong tâm Phật lúc thức, còn khi ngủ sẽ biến

thành cái gì khác, thì đấy không phải là chân lý tuyệt đối, mà là một

sự biến hóa vô cùng.

Tất cả quý vị đều đang nỗ lực để thành Phật quả, bởi thế nếu có ai

ngủ gục thì đánh hay mắng người ta quả là việc sai lầm. Điều mà tất

cả quý vị có từ lúc cha mẹ sinh chỉ là tâm Phật bất sinh, không gì

khác, vậy thay vì nỗ lực thành Phật, hãy luôn an trú trong tâm Phật

bất sinh. Khi ấy thì dù thức hay ngủ, quý vị vẫn luôn luôn là một vị

Phật sống, không lúc nào không là Phật. Đã luôn luôn là Phật, thì

không có quả Phật gì đặc biệt để mà chứng đắc. Thay vì cố thành

Phật, đơn giản hơn hết là đi tắt bằng cách vẫn là Phật.

67



Biết tâm
người khác

Trong trường phái của tôi, không có những chuyện phi thường. Và dù

nếu có, chúng tôi cũng không sử dụng, vì tâm Phật vốn bất sinh. Khi

nói với bạn, thì tôi làm việc với chính bản ngã của bạn, nên bạn tưởng

là tôi có tha tâm thông. Nhưng tôi không có thần thông như thế. Tôi

cũng giống như bạn mà thôi. Khi bạn trú trong Bất sinh, là bạn ở tận

ngọn nguồn của tất cả thần thông diệu dụng của chư Phật, không

cần tìm kiếm thần thông mà có thể xử lý mọi chuyện một cách êm

thấm dễ dàng. Trong chính giáo về Bất sinh, bạn có thể dàn xếp mọi

sự bằng cách làm việc với chính bản ngã bạn, không cần đưa vào

những vấn đề ngoại lai.

Có người hỏi: Ai cũng nói ngài có tha tâm thông, có phải thế

không?

Sư đáp: 

68



Tiến và thối

Hãy an trú trong Tâm Bất sinh! Khi an trú, bạn không cần bận tâm

về tiến hay thoái. Quả vậy, khi bạn an trú Bất sinh, thì nỗ lực tiến tới

là lập tức lùi khỏi vị trí Bất sinh. Người của Bất sinh không can dự gì

đến tiến hay lùi, mà vượt trên cả hai.

Có người hỏi: Tôi đã nỗ lực hết sức để tiến đừng lùi, nhưng dù

làm gì đi nữa, khuynh hướng thụt lùi vẫn mạnh hơn, và có

những lúc tôi lùi thực sự. Và càng cố tiến tới, thì tôi chỉ có thấy

mình lại thụt lùi. Làm sao cho tôi khỏi thụt lùi?

Sư nói: 

69



Giấy lộn

Một vị tăng nói: “Từ lâu tôi tham công án “Hyakujò và con chồn

hoang (CT. Một mẩu chuyện trong Vô môn quan thế kỷ 13, về

một vị tăng khi được hỏi bậc giác ngộ có rơi vào luật nhân quả

hay không, đã trả lời là không, và chính vì trả lời vậy mà ông ta

bị đọa làm chồn trong 500 kiếp. Vị tăng này cuối cùng được tổ

Bách Trượng Hoài hải cứu vớt, bằng cách sửa lại câu trả lời như

sau: bậc giác ngộ không mê mờ luật nhân quả. Ở Viễn đông,

con chồn là con vật nổi tiếng về tài vờ vĩnh, và từ ngữ “thiền

chồn hoang” là để ám chỉ những người giả vờ làm như mình đã

thực chứng – ND.) Mặc dù đã nỗ lực nhiều, tôi vẫn chưa giải

quyết được công án ấy. Tôi chắc là do tôi đã không tu tập đúng

mức. Xin ngài chỉ giáo cho.”

70



Giấy lộn

Tại đây chúng tôi không tham khảo những thứ giấy lộn ấy. Vì bạn

chưa từng nhận ra cái bất sinh đang chiếu sáng kỳ diệu chính là

Tâm Phật, hãy để tôi nói cho nghe, rồi mọi sự sẽ thành ra sáng sủa.

Vậy, hãy lắng nghe những gì tôi nói.

Sư nói: 

Khi ấy Sư trình bày giáo lý của ngài về Bất sinh như thường lệ. Sau

khi chăm chú nghe, vị tăng thâm nhập chân lý, và về sau đã trở

thành một bậc thầy xuất sắc.

Khi ấy một vị tăng ngồi kế bên đã hỏi: Vậy thì những công án của

các bậc thầy ngày xưa là vô dụng, không cần thiết hay sao?

Những cách trả lời của các bậc thầy ngày xưa nhắm giải nghi cho

từng người hỏi khi trực tiếp vấn đáp, tự bản thân chúng không có lợi

ích gì đặc biệt. Tôi không cách gì nói được là chúng cần thiết hay

không cần, ích lợi hay vô ích. Người ta chỉ cần duy nhất an trú trong

Bất sinh, không có cách nào khác để tránh né. Hãy an trú Bất sinh!

Trong trường hợp của bạn, thì chính vì tránh né đối diện trực tiếp với

vấn đề nên bạn đã bị lầm. Hãy buông bỏ sự tránh né, vì cái bất sinh

và chiếu sáng kỳ diệu ấy là tâm Phật không gì khác, hãy an trú trong

đó.

Sư trả lời:

71



Ngã chấp

Tất cả si mê lầm lạc không chừa thứ nào, đều được tạo ra do hậu quả

của sự tập trung vào bản ngã. Khi thoát khỏi ngã chấp thì si mê

không sinh. Ví dụ, giả sử bà con lối xóm đang cãi nhau. Nếu sự việc

không liên hệ gì tới bạn, bạn sẽ bình tĩnh nghe lời qua tiếng lại, không

nổi giận. Chẳng những thế, bạn còn có thể sáng suốt nhận định phải

quấy, biết rõ ai đúng ai sai. Nhưng nếu việc cãi nhau có liên can đến

mình, bạn sẽ thấy mình vướng vào một trong hai phe tranh chấp,

chấp chặt những gì phe kia làm hoặc nói. Khi ấy bạn làm mờ đi cái

diệu dụng chiếu sáng của tâm Phật nơi bạn. Trước kia, bạn có thể

phân biệt phải quấy, nhưng bây giờ, bị ngã chấp dẫn đạo, bạn nhất

định cho cái gì mình nói đúng là đúng, bất kể nó có đúng thật hay

không. Khi giận dữ, bạn chuyển cái tâm Phật của mình thành ra tâm

của loài tu la (quỷ chiến đấu), và thế là mọi người hăng tiết lao vào

trận cãi vã cay chua.

Một ngày, Sư bảo đại chúng:

72



Ngã chấp

Vì tâm Phật chiếu sáng kỳ diệu, nên mọi sự gì bạn đã làm đều tự

nhiên để lại những cái bóng phản chiếu trong tâm. Chỉ khi nào bạn

bám víu vào những cái bóng ấy, bạn mới phát sinh vọng tưởng.

Những ý tưởng không thực sự có sẵn nơi những ảnh tượng được phản

chiếu ấy, rồi sau khởi lên. Chúng ta lưu giữ những gì đã thấy và nghe

trong quá khứ, và khi chúng hiện lên, thì đó là những ảnh tượng được

phản chiếu. Lúc đầu, tư tưởng không có thực chất; nếu chúng được

phản chiếu và khởi lên thì cứ để mặc chúng phản chiếu và khởi lên;

nếu chúng chấm dứt thì cứ để mặc chúng chấm dứt. Nếu bạn không

bám víu vào những cái bóng phản chiếu ấy thì vọng tưởng không

sinh. Khi bạn không bám víu vào những ảnh tượng trong tâm, thì

bạn không bị mê hoặc. Khi ấy, dù có bao nhiêu ảnh tượng được phản

chiếu cũng như không. Dẫu trăm ngàn ý tưởng vọt lên cũng như

chúng chưa từng sinh khởi. Điều đó sẽ không thành vấn đề đối với

bạn – bạn không có ý tưởng nào cần phải dẹp bỏ hay cắt đứt. Hãy

hiểu rõ điều này.

73



Quán 
Thế Âm

Tượng Phật chính được thờ ở Long môn tự là một pho tượng

Quan âm do chính Sư tạc nên. 

Khi Sư đang giảng Pháp, có một vị tăng từ Òshu đến đã biết mà

đứng dựa cột hỏi: Tượng này là Phật cũ hay Phật mới?

Ông thấy pho tượng thế nào?

Sư hỏi:

Tăng trả lời: Tôi thấy như là một vị Phật mới.

Nếu ông xem như Phật mới, thì đó là Phật mới, chỉ có vậy. Thế thì có

vấn đề gì? Bởi vì ông chưa hiểu thấu cái Bất sinh là Tâm Phật, nên

mới đến đây hỏi câu vô dụng như vậy, mà tưởng là thiền ngữ. Thay vì

đặt câu hỏi vớ vẩn quấy rầy mọi người, ông hãy im đi, ngồi vào chỗ,

và lắng nghe kỹ những gì tôi nói.

Sư bảo:

74



Tránh né 
vấn đề

Một cư sĩ từ Izumo đến thỉnh vấn: Đối với một người đã giác ngộ

như ngài, có phải là Ba cõi thuộc quá khứ, hiện tại, vị lai hiện rõ

như trong lòng tay?

Có phải là bạn hỏi tôi, khi một người đã giác ngộ như tôi, thì Ba cõi

hiện ra như được nhìn thấy trong lòng bàn tay, đúng không?

Sư hỏi:

Cư sĩ đáp: Vâng, đúng thế.

Câu hỏi ấy bạn đã suy nghĩ, hay mới đột nhiên nảy sinh để hỏi?

Sư bảo:

Cư sĩ đáp: Không hẳn là tôi mới hình thành câu hỏi đó ngay tức

thì, mà tôi nghiền ngẫm nó đã lâu rồi mới đây nghĩ lại, tôi đem ra

hỏi ngài.

Sư bảo ông ta: 

Trong trường hợp đó, anh bạn không cần phải bận tâm hỏi chuyện

của tôi. Còn việc bạn muốn thấy Ba cõi thì có thể đợi đó.

75



Tránh né vấn đề

Trước hết, hãy xem xét tường tận cái ngã của chính bạn – điều thực

sự quan yếu ngay bây giờ và ở đây. Khi mà bạn chưa thấu rõ tự ngã

của mình, thì dù tôi có bảo cho bạn biết vạn pháp đối với tôi ra sao,

bạn cũng sẽ không nhận ra, không thấy được và do đó bạn sẽ không

tin. Dù có tin, bạn cũng không thể xác chứng những lời tôi nói. Vì bản

thân bạn chưa thấy được Ba cõi, tôi nói cũng không ích gì cho bạn.

Khi đã hoàn toàn cứu xét tự ngã của mình, bạn sẽ tự biết cả cái thấy

được lẫn cái không thấy được (hữu hình vô hình). Tôi không cần phải

nói với bạn, bạn cũng không cần phải hỏi tôi. Làm như vậy chỉ là

đánh trống lấp, tránh né vấn đề. Việc ấy hoàn toàn không dính gì đến

bạn, chẳng khác nào đếm tiền cho người ta mà bản thân mình không

có lấy nửa xu teng. Trước hết hãy lắng nghe kỹ lời tôi nói, và khi đã

thực sự nhận thức được nó, thì hôm nay mọi sự đối với bạn sẽ được

xong xả một lần dứt khoát. Vậy hãy chú ý lắng nghe, và theo lời tôi

chỉ giáo. Khi bạn đã nhận ra được và thực chứng một cách rốt ráo lời

tôi nói, bạn sẽ thành một vị Phật sống ngay tại đây và bây giờ. Còn về

câu hỏi có thể thấy Ba cõi hay không, bạn không cần phải bôn ba

khắp nơi đi hỏi người này người khác. Hãy đơn giản nhận ra lỗi lầm

của bạn, rồi bạn sẽ chấm dứt làm chuyện lạc đề ấy, và lắng nghe tôi.

Khi ấy Sư trình bày giáo lý về Bất sinh như thường lệ. Khi người

cư sĩ nghe xong, liền sẵn sàng xác nhận lời Sư dạy, và tuyên bố:

“Thực cảm ơn Sư xiết bao” rồi lui ra.

76



Tự lực 
tha lực

Giáo lý của tôi không dính gì đến tự lực hay tha lực. Cái gì vượt ngoài

tự lực và tha lực, ấy là điều tôi giảng dạy. Tôi xin chứng minh việc

này cho quý vị: Trong khi mọi người quay cả về phía này mà nghe tôi

nói, ngoài kia có chim sẻ chíp chíp, chim quạ quác quác, tiếng đàn

ông đàn bà, tiếng gió thổi…Dù không cố tình nghe những tiếng ấy, mà

khi mỗi tiếng đến tai, quý vị đều nhận ra và phân biệt rõ ràng. Cái

việc nghe ấy không phải là do bạn làm, nên không phải chuyện tự lực.

Mặt khác, vì không phải ai khác nghe giùm cho bạn, nên cũng không

thể nói là tha lực được. Thế thì, cái gì vượt ngoài tự lực và tha lực,

không dính dấp đến cả hai chuyện ấy, giáo lý của tôi nói về cái đó. Có

phải thế không nào? Khi quý vị nghe với cái Bất sinh như vậy, quý vị

vượt ra ngoài bất cứ gì. Và tất cả hoạt động khác của quý vị cũng đều

hoàn tất nhờ cái Bất sinh như thế. Với bất cứ người nào để cho Bất

sinh vận hành như vậy, thì mọi sự đều tự giải quyết một cách toàn

hảo. Bởi thế, con người của Bất sinh không can dự đến tự lực hay tha

lực, mà vượt trên cả hai.

77



Mộng mị

Một vị tăng hỏi: Khi ngủ say tôi thường chiêm bao. Tại sao

chúng ta nằm mộng? Tôi muốn biết tôn ý của ngài về vấn đề

này.

Khi một người ngủ say thì không mộng mị. Khi bạn nằm mộng, là

bạn không ngủ say.

Sư nói:

Vị tăng không nói gì được.

78



Ai cũng có
tâm Phật

Điều duy nhất tôi nói với tất cả mọi người, đó là Tâm Phật Bất sinh

đang chiếu sáng kỳ diệu. Tất cả quý vị bẩm sinh đều có tâm ấy mà

không tự biết, nên tôi chỉ cho quý vị, và cố làm cho quý vị hiểu ra.

Sư bảo đại chúng:

Ai cũng có tâm Phật, điều đó nghĩa gì? Tất cả quý vị từ xa đến đây

với ý định rõ rệt là để nghe những gì tôi nói, nên quý vị đương nhiên

phải lắng tai nghe giảng. Thế nhưng trong khi nghe giảng, mà có

tiếng chó sủa bên ngoài, quý vị cũng nhận ra được đấy là chó sủa,

quạ kêu nhận ra là quạ kêu, tiếng người lớn nhận ra là tiếng người

lớn, tiếng trẻ con nhận ra là tiếng trẻ con. Khi từ nhà đến đây nghe

pháp, quý vị không định trước rằng: “Nếu trong khi nghe giảng, bên

ngoài có chó sủa chim kêu, có tiếng người lớn tiếng trẻ con, thì mình

phải cố lắng tai nghe.” Thế mà lúc tụ họp tại đây, quý vị vẫn nhận ra

được tiếng ồn của chó, quạ bên ngoài, tiếng nói của người lớn và trẻ

con; mắt quý vị vẫn có thể phân biệt màu sắc, mũi vẫn phân biệt được

các mùi thơm thối.

79



Ai cũng có tâm Phật

Quý vị không tính trước sẽ gặp những tiếng gì, màu gì, mùi gì. Sự kiện

quý vị nhận ra được những gì mình không chờ đợi để thấy nghe,

chứng tỏ quý vị đang thấy nghe với tâm Phật Bất sinh…

Tôi xin nói cho mọi người nghe họ đã sẵn có tâm Phật như thế nào.

Hồi còn trẻ, tôi dấn mình vào việc chứng ngộ cho được Phật tâm. Tôi

đi khắp nơi, thực hành đủ các pháp tu, tìm những bậc thầy để tham

vấn, nhưng không vị nào có thể nói cho tôi nghe cái điều tôi cần biết.

Kết quả là tôi không có được hiểu biết rõ ràng, phải phấn đấu đủ cách

như tọa thiền, rút vào núi sâu, hành thân hoại thể, mà vẫn mù tịt về

vấn đề Tâm Phật. Cuối cùng năm 26 tuổi, tôi hoát nhiên đốn ngộ, và

từ bấy đến nay tôi luôn nói cho mọi người biết rằng Tâm Phật Bất

sinh đang chiếu sáng kỳ diệu, để họ có thể hiểu. Tôi chắc ít ai có thể

nói cho các bạn chi tiết như thế.

Như tôi đã kể với các bạn, sau nhiều năm tu tập, cuối cùng tôi mới

chứng ngộ được Phật tâm này. Thế mà tất cả quý vị đều có thể dễ

dàng biết được Tâm Phật ngay tại buổi giảng này, một cách hoàn

toàn thoải mái, không cần phải hành thân hoại thể, điều đó chứng tỏ

quý vị có duyên sâu xa với Phật pháp hơn tôi rất nhiều. Quý vị quả là

những người may mắn. Sau khi khám phá Tâm Bất sinh đang chiếu

sáng kỳ diệu, tôi đã giảng dạy điều ấy khắp nơi, và có nhiều người đã

hiểu. 

80



Ai cũng có tâm Phật

Dĩ nhiên, Tâm Bất sinh này không phải là điều mà tôi học được từ

thầy tôi, đây là điều tôi tự khám phá cho chính mình, và trong mọi

buổi giảng, tôi đều giảng dạy theo thực chứng của bản thân. Vì có

người chưa hiểu nếu chỉ nói một hai lần, nên tôi phải lặp đi lặp lại.

Bởi vậy nếu ai cần hỏi gì, hãy nêu lên, tôi sẽ nói thêm vài điều…

Điều mà tôi nói với tất cả quý vị là gì? Tôi chỉ nói về duy nhất cái

Tâm Phật Bất sinh mà tất cả quý vị đều bẩm sinh có sẵn. Việc chính

yếu là nhận cho ra tâm Phật này. Lúc đầu, không có gì xấu xa nơi

quý vị; nhưng chỉ cần nhích một chút xíu là quý vị biến Tâm Phật

thành những tư tưởng (xấu). Lấy trường hợp một người trộm cướp.

Lúc đầu, anh ta chỉ chôm chỉa vài thứ lặt vặt, rồi nghĩ: “Mình được

những thứ này không cần tốn xu nào, chắc chắn không cách nào

kiếm sống dễ dàng hơn thế.” Từ đó trở đi, anh ta trở thành một tay

trộm cướp chuyên nghiệp táo tợn, và điều không thể tránh là anh ta

bị tóm cổ, bị xiềng xích bị bỏ tù rồi đưa đến chỗ hành quyết. Nhưng

khi gặp phải hình phạt, anh ta lại quên tất cả những việc quấy của

mình, mà chửi rủa những người xử tử mình là tàn nhẫn vô nhân đạo,

cho rằng việc làm của mình không đáng bị xử phạt quá nặng như thế.

Có phải là lầm lẫn ghê gớm không? Đó là cái cách mà người ta biến

cái Tâm Phật quý báu của mình thành quỷ đói và quỷ chiến đấu – tất

cả đều do một bước sẩy chân ban đầu.

81



Ai cũng có tâm Phật

Tôi còn có một ngôi chùa ở Kyoto (CT.Jizoji, Bankei thành lập năm

1664 ở Yamashina thuộc Kyoto. Hiện nay không còn -ND). Khi ở chùa

này, hàng ngày vào thành tôi đều đi ngang qua Awadagucchi nơi các

tội nhân bị đóng đinh và thủ cấp của họ treo lủng lẳng nơi các cổng

nhà ngục. Vì phải thường xuyên đi qua nơi ấy nên thỉnh thoảng tôi

lại trông thấy cảnh này.

Ở Edo, quan tòa đại hình là Lord Koide Ozumi, một người bạn tôi

thường lui tới. Mỗi khi viếng thăm ông tại tư dinh, tôi thường trông

thấy nhiều tội nhân bị các viên chức áp tải ra, bị trói ké và chịu đủ

thứ cực hình ghê gớm nhất. Lúc ấy những tội nhân hoàn toàn quên

những việc quấy họ đã làm là đáng trách, mà cứ mắng nhiếc những

sĩ quan vô tội vạ làm như thể họ là những người gây ra đau khổ cho

mình. Tôi thường chứng kiến cảnh ấy. Về sau, thấy những cảnh như

vậy, tôi quyết chỉ viếng thăm vào những ngày kiêng sát, vì vào những

ngày ấy không được mang những tội nhân đại hình đến tòa nhà. Đây

là một điển hình cho thấy làm thế nào chỉ do một sơ suất nhỏ mà

người ta đã vô tình biến Tâm Phật thành ra một chúng sinh địa ngục.

Mọi người hãy nắm rõ điều này. Khi nói về cái mà tất cả quý vị thừa

hưởng của cha mẹ lúc mới sinh ra, thì chỉ có duy nhất cái Tâm Phật.

Vậy hãy cẩn thận hết sức, đừng có tạo ra những si mê và thói hư tật

xấu do dục vọng ích kỷ và ngã chấp sinh ra, những thứ mà bình sinh

quý vị vốn không có. Chính để chứng minh điều này mà tôi nói cho

quý vị nghe về những tội nhân…

82



Ai cũng có tâm Phật

Khi mới được cha mẹ sinh ra, quý vị chưa có một dấu vết gì của dục

vọng ích kỷ, thói hư tật xấu hay thói tập trung vào bản ngã. Nhưng

khi được bốn năm tuổi, quý vị thâu thập những việc quấy mà quý vị

trông thấy người khác làm, những lời lẽ xấu xa mà quý vị nghe người

khác nói, rồi dần dần khi được lớn khôn trong môi trường hư đốn,

quý vị phát triển những dục vọng ích kỷ, trở thành thói tập trung vào

bản ngã, chỉ biết nghĩ đến mình. Bị si mê lầm lạc như vậy, quý vị khởi

sự làm đủ mọi điều xấu ác. Nếu không vì ngã chấp thì si mê không

sinh khởi. Khi si mê không sinh khởi thì không khác gì an trú trong

Tâm Phật Bất Sinh. Ngoài ra không có Phật nào khác. Bởi thế, nếu ai

có gì không hiểu, hãy bước ra hỏi bất cứ điều gì. Không cần phải rụt

rè khi hỏi về điều này. Đây không phải là những bận tâm thế tục

trong chốc lát, mà đây là vấn đề vĩnh cửu. Bởi vậy nếu ai có nghi ngờ

gì, nên hỏi ngay tức khắc. Tôi không chắc sẽ còn gặp lại tất cả quý vị,

nên hãy lợi dụng cơ hội này mà hỏi về bất cứ gì làm quý vị băn khoăn

thắc mắc. Khi quý vị đã toàn toàn nắm vững cái tâm Phật Bất sinh

đang chiếu sáng kỳ diệu thế nào, thì quý vị sẽ gặt hái được phần

thưởng cho việc ấy.

Sau khi chỉ giáo như vậy, Sư bước lên bục điện thờ để làm lễ kết thúc

buổi giảng, và lúc xong lễ, ngài lại nói: Bây giờ tôi lui vào trong thất.

Hôm nay quá đông người, nên để tránh sự ồ ạt, xin quý vị từng người

ra về trong trật tự và nhất là đừng hấp tấp để tránh tai nạn rủi ro.

83



Sống như
Phật

Cái gì đã khiến một đám đông người như thế này đến đây khi trời vừa

mới sáng, để lắng nghe tôi nói, cái ấy không gì khác hơn là Tâm Phật

Bất sinh. Nếu không thấy có cái gì thật phi thường trong những lời tôi

nói, thì quý vị đã không quày quả ra đi sớm như vậy để đến nơi đây.

Vậy là, trong số quý vị đến tham dự buổi giảng hôm nay, những

người tuổi ngũ tuần thì đã sống 50 năm không nhận ra Tâm Phật

ngay trong mình, những người tuổi ba mươi đã sống 30 năm mà cho

đến ngày hôm nay vẫn chưa nhận ra được sự thật ấy – tất cả quý vị

đều trải qua những năm tháng của đời mình trong sự mờ mịt. Nhưng

tại giảng đường hôm nay khi quý vị đã hoàn toàn nắm vững rằng mỗi

người trong đây đều có sẵn tâm Phật Bất sinh ngay trong mình, thì

từ hôm nay trở đi quý vị sẽ sống trong cái Tâm Phật ấy mà thôi, và sẽ

mãi mãi thành những vị Phật sống. Điều tôi đang nói với tất cả quý vị

chỉ cốt là làm cho quý vị nhận ra rằng Tâm Phật Bất sinh đang chiếu

sáng một cách kỳ diệu.

84



Sống như Phật

Khi đã hoàn toàn nhận ra điều này, thì từ đây mãi mãi về sau, quý vị

sẽ có một thân Phật không khác gì thân đức Phật Thích ca, và sẽ

không bao giờ đọa lạc trở lại vào ba ác đạo. Tuy nhiên, trong khi nghe

giảng như thế này quý vị dù có thể hiểu rõ Tâm Phật Bất sinh, mà

khi trở về lại nhà, những điều quý vị trông thấy và nghe thấy sẽ khởi

động cái tâm giận dữ nơi quý vị trở lại. Và khi ấy, dù chỉ nổi giận

một chút xíu, quý vị cũng sẽ mang tội gấp triệu lần trước khi nghe tôi

giảng về Tâm Phật Bất sinh. Khi ấy quý vị sẽ chuyển từ cái tâm Phật

Bất sinh mà quý vị đã biết, thành ra những chúng sinh ở địa ngục,

súc sinh, ngạ quỷ, mãi mãi luân hồi.

Tôi chắc không có ai trong đây lại không muốn thành Phật. Chính vì

thế tôi mới ra giảng cho tất cả quý vị. Hãy hiểu rõ những điều tôi nói,

thì từ hôm nay trở đi quý vị sẽ thành những vị Phật sống. Dù tôi có

thúc giục quý vị hãy dẹp chuyện thành Phật, nên sa vào địa ngục đi,

thì chắc chắn không một người nào sẽ tình nguyện làm theo. Bằng

chứng điều này là, vì muốn nghe giảng mà quý vị đã thức dậy vào lúc

nửa đêm để lặn lội tới đây, kiếm cho được một chỗ ngồi trong đám

đông khổng lồ này, chấp nhận đủ thứ gian nan miễn sao được nghe

Pháp. Không phải đó là vì tất cả quý vị đều muốn thành Phật hay

sao? Vì quý vị đã có quyết tâm như vậy, nên từ nay trở đi quý vị phải

cẩn thận rất nhiều mới được, trong mọi điều quý vị làm và nói.

85



Sống như Phật

Cái tâm Phật bất sinh đó là thứ gì vậy? Có lẽ quý vị tự hỏi. Trong khi

tất cả quý vị đều tập trung thính giác nghe tôi giảng như thế, mà bên

ngoài có tiếng chó sủa, tiếng người hàng rong rao hàng, mặc dù

không cố ý nghe, quý vị vẫn nghe được tất cả những thứ tiếng ấy: đó

là nghe với cái Bất sinh, diệu dụng của Phật tâm. Tôi xin lấy một ví

dụ: Tâm Phật, vốn chưa từng sinh ra và đang chiếu sáng kỳ diệu, tâm

ấy giống như một tấm gương sáng. Gương thì phản chiếu bất cứ gì

xuất hiện trước nó. Nó không cố ý phản chiếu sự vật, nhưng bất cứ

vật gì đến trước gương, thì màu sắc dáng hình của nó đều chắc chắn

hiện ra. Cũng vậy, khi vật được dời đi, thì tấm gương cũng không cố ý

không phản chiếu, nhưng khi vật đã bỏ đi thì bóng nó cũng không còn

hiện trong gương. Cái tâm Phật Bất sinh cũng hệt như thế. Khi bạn cố

ý nhìn và nghe điều gì, thì bạn sẽ nghe và thấy, đó là lẽ tự nhiên.

Nhưng khi bạn thấy và nghe được những gì mà trước đấy bạn không

dự định để thấy nghe, thì đó chính là nhờ cái diệu dụng linh hoạt của

Tâm Phật mà mọi người ai cũng có. Đấy là ý nghĩa cái Tâm Phật Bất

sinh. Khi tôi đã tìm cách giảng giải về cái Bất sinh sao cho tất cả quý

vị đều hiểu được như thế, mà nếu có người vẫn chưa hiểu, thì dù vị ấy

có nghe ngàn vạn bài giảng cũng không ăn thua gì. Người nào dù chỉ

nghe một bài giảng, đã nhận ra được Tâm Phật bẩm sinh nơi tất cả

mọi người, thì người ấy từ đó trở đi trở thành Phật sống.

86



Sống như Phật

Lấy một ví dụ khác. Giả sử có người đi từ Takamatsu đến Marugame

mà không biết đường, gặp một người biết rành đường lối chỉ bày cho.

Sau khi nhớ kỹ những lời chỉ dẫn, người ấy theo đó mà đi và đến đích

không khó khăn gì. Cũng thế, khi tất cả quý vị đã nắm được chính

xác những gì tôi nói, thì từ đấy trở đi quý vị sẽ an trú trong tâm Phật

bản nhiên. Ngược lại nếu không an trú được như thế, thì cũng như

quý vị đã được người ta chỉ cho đường đến Marugame mà không theo,

lại theo con đường dẫn tới nơi nào khác. Đó là lý do quý vị nên lắng

nghe kỹ những gì tôi nói. Tôi không chắc có thể trở lại đây nói chuyện

cùng quý vị nữa không. Cho dù quý vị đi nghe giảng nơi nào khác,

cũng không chắc có người nào giải thích cho quý vị về cái Tâm Phật

bất sinh mà chiếu sáng kỳ diệu này. Bởi vậy nếu chư vị thấy lời tôi

nói có lý, thì hãy nên coi chừng ngăn chặn sự nổi lên đủ loại ý tưởng,

để chấm dứt vòng luân hồi. Nếu không thành Phật ngay bây giờ thì

trong mười ngàn kiếp quý vị cũng sẽ khỏi tái sinh lại trong cõi này,

bởi thế hãy nỗ lực thực chứng một cách rốt ráo cái Tâm Phật Bất

sinh, và chớ để bị mê lầm. Được như vậy thì ngay từ hôm nay, quý

ông sẽ là những người nam an trú Tâm Phật, quý bà sẽ là những

người nữ an trú Tâm Phật, tất cả đều hết si mê lầm lạc. Đó không gì

khác hơn là Phật quả, là giác ngộ.

Tôi có thể nói cho quý vị vài điều về Tâm Phật nơi phụ nữ. Theo tôi

hiểu, phụ nữ thường rất buồn khi nghe nói họ không thể thành Phật.

Nhưng sự thực không phải vậy. 

87



Sống như Phật

Có gì khác nhau giữa nam và nữ? Thân nam là thân Phật, thân nữ

cũng là thân Phật. (CT. ý nói nam hay nữ đều thể hiện được tâm giác

ngộ. ND) Quý vị không nên nghi ngờ gì về điểm này. Khi quý vị đã

hoàn toàn nắm được lý Bất sinh, thì trong Bất sinh, không có gì khác

nhau giữa nam hay nữ. Mọi người đều là thân Phật.

Vậy quý vị nữ giới trong đây hãy nghe cho kỹ. Về phương diện hình

thể, rõ ràng là nam nữ khác nhau, nhưng về phương diện Tâm Phật

thì không có khác gì. Quý vị đừng bị tướng bề ngoài làm cho lầm lạc.

Tâm Phật vẫn giống nhau, không có khác biệt nào giữa nam với nữ.

Tôi xin chứng minh với quý vị điều này. Trong giảng đường hôm nay

có rất đông người tụ tập, nhưng khi nghe tiếng trống hay tiếng

chuông ngoài kia, quý vị có nghĩ là phụ nữ lầm tiếng chuông là tiếng

trống, tiếng trống là tiếng chuông chăng? Quý vị có thực nghĩ rằng có

gì khác nhau trong cách đàn ông nghe với cách phụ nữ nghe những

tiếng ấy? Tuyệt đối không khác chút nào. Lại nữa, thưa tất cả quý vị,

đâu phải việc này chỉ đúng cho “nam giới và nữ giới” mà thôi. Trong

giảng đường này, chúng ta có những người trẻ và người già, tăng và

tục, đàn ông và đàn bà, đủ tất cả hạng người; nhưng nói đến sự nghe

chuông trống, quý vị có thể nói được hay chăng, rằng người già nghe

cách này, người trẻ nghe cách khác? Quý vị có thể nói có sự khác

nhau trong cách tu sĩ nghe, cách cư sĩ nghe, cách đàn ông nghe, cách

đàn bà nghe chăng? Sự thật là hoàn toàn không có gì khác nhau

trong sự nghe cả, và điều ấy chứng tỏ tất cả mọi người đều sẵn có

bẩm sinh Một Tâm Phật đồng nhất. 88



Sống như Phật

Vậy thì nói về nam và nữ chẳng qua chỉ là những danh từ, những cái

bóng của tâm quý vị sản xuất ra. Trước khi những cái bóng ấy phát

sinh, ở trong cảnh giới Bất sinh không có gì là nam hay nữ. Và vì sự

tình là vậy, thì không có gì khác nhau giữa Tâm Phật nơi người nam

và Tâm Phật nơi người nữ, quý vị không nên nghi ngờ.

Giả sử trong lúc bạn đang an trú liên tục trong Bất sinh, trong Tâm

Phật, quên hết những phân biệt nam nữ, nhưng đột nhiên bạn trông

thấy hay nghe một việc gì rối rắm, chẳng hạn có người nào nói xấu

bạn, hay những ý niệm tham dục bám víu khởi lên trong bạn mà bạn

ràng buộc vào đó, thế là bạn đang chuyển tâm Phật thành ra ý nghĩ,

chẳng hạn nghĩ “chỉ vì mình là một phụ nữ khốn nạn” hay đại loại

như thế. Nếu không bị đánh lừa bởi hình tướng bên ngoài, hoàn toàn

nắm lấy Con đường duy nhất, cái Bất sinh, thì bạn sẽ thấy rằng

không những nam hay nữ, mà chư Phật trong quá khứ hay vị lai

cũng đều là một Tâm Phật đồng nhất ấy. Không lý do gì phụ nữ lại là

một trường hợp đặc biệt, không thể chứng thành Phật quả.

Nếu thực sự có vài lý do khiến phụ nữ không thành Phật, thì quý vị

thử nghĩ tôi được lợi lộc gì mà gạt gẫm tất cả mọi người bằng cách cả

quyết dối rằng phụ nữ có thể thành Phật, đánh lạc hướng đám đông

khổng lồ này? Nếu sự thực là phụ nữ không thể thành Phật, mà tôi

lại nói là họ có thể, để xí gạt tất cả bà con, thì bảo đảm tôi sẽ phải

đáp xuống địa ngục ngay lập tức trước mặt tất cả quý vị ở đây.

89



Sống như Phật

Chỉ vì mong thành Phật quả mà ngay từ tấm bé tôi đã phải chịu bao

nhiêu gian khổ tu hành; không lẽ ngày nay tôi lại cố nói dối với quý vị

để bị đọa xuống địa ngục? Những gì tôi nói với quý vị không phải là

dối trá. Tôi muốn các bà trong đây phải nắm kỹ điều này, để từ nay

trở đi, hãy an tâm mà sống những ngày tháng của các bà ở trong

Tâm Phật Bất sinh…

Ngay cả nơi những người xấu ác, Tâm Phật vẫn không biến mất. Khi

bạn lật ngược cái tâm xấu của họ, thì đấy là tâm Phật không gì khác.

Tôi xin kể cho quý vị nghe một kẻ ác có tâm Phật là thế nào. Giả sử có

hai người cùng đi với nhau từ đây đến Taka-matsu, một người thiện

một người ác. Nhưng cả hai không ai để ý gì đến thiện ác mà cứ vừa

đi vừa nói chuyện dọc đường. Hai bên đường hoặc trên đường có cái

gì, thì mắt của người thiện cũng như người ác đều trông thấy như

nhau. Nếu có con ngựa hay con bò xông tới trước mặt thì cả hai đều

biết nhảy tránh, mặc dù không tính trước. Nếu có gặp hố nước, cả hai

cùng nhảy qua, gặp sông thì cùng lội. Sở dĩ có phản ứng giống nhau

như vây là vì người tốt lẫn người xấu đều cùng có một căn bản chung

là Tâm Phật Bất sinh. Mỗi người trong đây cũng thế, từ trước đến

nay, đã từng làm ác, bị ngốn ngấu bởi đủ loại bám víu và thèm khát,

bị xâm chiếm bởi sân si, nên phải chịu luân hồi, chuyển đổi cái tâm

Phật quý vị vốn có thành a tu la và quỷ đói. 

90



Sống như Phật

Nhưng sau khi nghe tôi giải thích về tâm Phật Bất sinh rồi nếu quý vị

hiểu rõ, thì chính cái tâm tham dục sân giận bám víu bấy lâu nơi quý

vị lập tức sẽ chuyển thành Tâm Phật bất sinh, và quý vị sẽ không bao

giờ mất tâm ấy, dù trải qua mười ngàn kiếp. Khi quý vị an trú trong

tâm Phật ấy, thì từ đây quý vị sẽ là những Phật sống. Nhưng đừng

lầm; nếu bây giờ quý vị đánh mất tâm Phật ấy thì mười ngàn, cả đến

trăm ngàn kiếp sau quý vị cũng không thành Phật được. Hãy nên nhớ

kỹ điều này.

Dù cho những thói tật thâm căn cố đế nơi quý vị sẽ khiến quý vị bám

lấy những gì gặp phải, vọng tưởng chốc lát khởi lên, thì người có đức

tin bền chắc sẽ không bám víu cũng không xua đuổi chúng – trong

nháy mắt, người ấy sẽ dễ dàng quay trở về với Phật tính Bất sinh.

Ngay cả đối với chư Phật chư tổ, cũng không phải rằng các ngài hoàn

toàn không có tư tưởng nào từ khởi thủy. Nhưng vì các ngài không bị

vướng vào tư tưởng, và cũng như trẻ con, không có tưởng tương tục,

nên cũng như thể là tư tưởng chưa từng sinh khởi. Chính vì vậy mà

Phật, tổ giải thoát khỏi tư tưởng.

Khi tư tưởng (hay tơ tưởng, hay vọng tưởng. ND) không khởi lên, thì

cái diệu dụng chiếu sáng linh hoạt của tâm Phật không hiện rõ, bởi

thế sự sinh khởi những ý tưởng kỳ thực là diệu dụng của Phật tâm

chiếu sáng. Nội cái việc tôi giải thích điều này và quý vị đang tiếp

nhận đó cũng là do mọi người đều có được cái công năng chiếu sáng

kỳ diệu của Tâm Phật bẩm sinh. 

91



Sống như Phật

Có phải điều ấy thật quý báu không? Đem một vật vô cùng quý giá

như thế để dấy lên đủ thứ vọng tưởng rồi tạo ra ba đường ác địa ngục

súc sinh quỷ đói ngay trong đời này, bị ác nghiệp lôi kéo – phải chăng

thực là đáng tiếc? Thật tội nghiệp cho những con người phải chịu khổ

như thế từ sáng tới tối. Vậy hãy nhớ kỹ điều này, nhận thức rõ ràng,

gặp cảnh gì cũng dấy động tư tưởng thì chỉ chuốc lấy khổ đau. Bởi thế

đừng chuyển cái Tâm Phật thành ra những tơ tưởng vốn không phải

bẩm sinh nơi bạn, và hãy sống trọn ngày an trú trong Tâm Phật Bất

sinh.

92



Tôi tớ, hiệp
sĩ, chồng và
vợ

Chúng ta thường thấy ở đời, khi có người nào giỏi về một vấn đề gì,

mọi người sẽ ca tụng “Anh ta hay thật, giỏi thật!” Nhưng khi nghe

vậy, một người cuồng tín sẽ bảo: “Có thể anh ta hay giỏi về mặt đó,

nhưng cũng có những điểm tệ như vầy như vầy…” và tìm cách bôi nhọ

cả đến những tài năng của người ta. Rõ ràng, đó là thói xấu của

người kiêu ngạo. Với những người như vậy thì, khi người họ thích có

chút tài mọn họ cũng tâng bốc tới mây xanh, xem là anh hùng vô

địch. Các bạn cũng đã thấy khá nhiều người như thế. Có phải thái độ

ấy thực sai lầm ghê gớm không? Chúng ta nên hoan hỉ khen ngợi

người đáng khen, và khi nghe ai được hạnh phúc, hãy vui mừng như

chính mình hạnh phúc. Sự thể đáng lẽ phải vậy. Người được như thế

là người sáng suốt không để mờ tâm Phật. Nhưng nếu khi thấy hay

nghe điều gì, mà bạn phản ứng với lòng kiêu căng hay cuồng tín, thì

thế là bạn đã chuyển cái tâm Phật bẩm sinh nơi bạn thành một giống

dân địa ngục…

93



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Khi dẹp bỏ thói tức giận, tham lam, bám víu, chấp ngã, thì dù với kẻ

tôi tớ, quý vị cũng không dữ dằn, mà bày tỏ lòng thương. Không phải

vì có tiền thuê mướn người làm mà quý vị thấy có lý do để đánh đập

hay sai người ta làm những việc vô lối. Dù với tôi tớ, ta cũng không

nên nghĩ họ không liên hệ gì đến mình. Giả sử bạn có đứa con không

vâng lời. Nếu kẻ bất tuân đó là một người ngoài thì phải biết, bạn sẽ

nổi tam bành. Nhưng vì bạn nghĩ nó là con mình, nên đành rán chịu,

phải không? Hơn nữa, những việc đổ đồ dơ mà bạn sai con cái làm,

thì vì cùng máu mủ, có thể nó không gớm ghiếc lắm. Nhưng với một

người tôi tớ không bà con thì khác. La mắng người khác xối xả, tức

giận điên cuồng, đó là một lỗi lầm lớn. Từ trước đến nay, vì không

hiểu nguyên tắc đằng sau sự việc, nên bạn tha hồ nổi nóng không cần

suy nghĩ, tin rằng sự sân si tức giận là lẽ tự nhiên thường tình trong

cõi người ta. Nhưng bây giờ, khi đã nghe về Tâm Phật bất sinh mà

mỗi người đều sẵn có từ lúc mới sinh ra, thì từ đây về sau quý vị nên

giữ gìn đừng làm hại cái tâm ấy.

Có lẽ quý vị tưởng những người tôi tớ đã nhờ tôi nói hộ. Nhưng không!

Dù một người tớ có thô lỗ đến mấy, điều tôi muốn nói là quý vị cũng

không nên mất bình tĩnh một cách vô lý để hại cái Tâm Phật của

mình mà thôi…

94



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Trong đời, đàn ông đa số không tin tưởng gì lắm. Nhưng phụ nữ thì

khác, họ rất chân thành. Phụ nữ quả có điên rồ hơn nam giới ở vài

khía cạnh. Nhưng khi bạn nói với họ là làm ác sẽ xuống địa ngục, thì

họ hoàn toàn không chút hoài nghi, và khi bạn dạy họ rằng hành

thiện sẽ thành Phật, thì họ hăng hái phát nguyện thành Phật, đức tin

nơi họ càng ngày càng sâu xa. Khi họ nghe tôi nói về cái Bất sinh,

lòng tin của họ được khơi dậy, bởi thế phụ nữ do lòng chân thành, sẽ

dễ chứng ngộ Phật tính nhanh hơn nam giới mà khôn lanh láu cá.

Vậy, hãy quyết định ngay bây giờ rằng, quý vị sẽ thành Phật.

Có lẽ mọi người đang nghĩ, thầy bảo vào mọi lúc ta nên coi chừng,

đừng nổi nóng, đừng tham lam. Nhưng nếu ta theo lời thầy, rồi bị chê

ngu, chắc chắn ta không thể nói “đương nhiên, chúng tôi là kẻ ngu.”

Dĩ nhiên có thể xảy ra sự tình như thế; nhưng người nào chê kẻ khác

ngu thì chính họ cũng ngu. Vậy với những người như thế, hãy bỏ qua

chớ bận tâm làm gì.

Nhưng với một hiệp sĩ, bị kẻ khác lăng nhục thì không có chuyện bỏ

qua. Tôi lấy một ví dụ. Có những người sở hữu những đồ men quý giá

như bình cắm hoa và tách trà. Tôi không giữ những thứ ấy, nhưng tôi

thấy người nào giữ đồ sứ quý đều bọc chúng rất kỹ trong nhiều lớp

bông vải mịn và để trong hộp, vì nếu những thứ ấy mà chạm phải vật

gì cứng thì đương nhiên phải vỡ. 

95



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Bởi thế họ giữ cho khỏi vỡ bằng cách bọc trong bông vải mịn là việc

làm có lý. Tâm người hiệp sĩ Nhật cũng giống như vậy. Trước hết, họ

luôn luôn đặt danh dự trên hết mọi thứ khác. Dù chỉ một lời nói họ

cũng không bỏ qua, mà phải thanh toán sòng phẳng, đó là lề lối của

hiệp sĩ samurai. Khi một lời thách thức đã thốt ra, thì không có

chuyện lấy lại. Người hiệp sĩ luôn gói kỹ phần “cứng” của tâm họ dưới

những lần lót như thế, và ngay từ đầu đã hết sức cẩn trọng tránh

“chạm phải” những người dễ động chạm. Tốt hơn là mọi người nên

luôn thận trọng về điều này. Một khi bị người khác khiêu khích thì

một samurai buộc phải sát sinh. Quý vị nên nhớ kỹ cho chuyện ấy.

Rồi lại có vụ sát sinh xảy ra khi người hiệp sĩ quỳ xuống xin phép chủ

mình để giết một kẻ tấn công. Việc này là để trừ khử những kẻ ác, đấy

là thiên chức của hiệp sĩ nên đối với hạng này, thì việc ấy không thể

xem là sát sinh. Nhưng giết người chỉ vì mưu toan những mục đích cá

nhân, vì dục vọng do ngã chấp thì đích thực là sát sinh hại mạng.

Điều ấy chứng tỏ bất trung với chúa, bất hiếu với cha mẹ, và đổi cái

tâm Phật thành quỷ tu la. Mặt khác, trong trường hợp một người tôi

đáng phải chết cho chúa mà lại không chết, bỏ trốn vì hèn nhát, thì

đấy là chuyển cái tâm Phật nơi họ thành ra súc sinh. Cầm thú không

thông minh như người nên không biết phải hành động thế nào mới

phải lẽ, chúng không biết đến danh dự nên chỉ có chạy đôn chạy đáo

cố tìm cách thoát chết. Nhưng khi một hiệp sĩ samurai mà cũng có

hành động như thế, không có ý thức danh dự, bỏ chạy không xấu hổ

với bạn bè, thì không khác gì súc vật. 96



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Ở Edo, tôi cũng có một ngôi chùa tọa lạc tại Azabu ở ven đô. Có một

người giúp việc đã ở với tôi một thời gian khá lâu nên cũng có chút tin

tưởng về tôn giáo. Có lẽ nhờ anh ta thường quan sát cung cách những

thầy tu nên chịu ảnh hưởng phần nào. Một hôm vào lúc sẩm tối, một

người trong số các đệ tử tôi sai anh ta đi có việc. Con đường đi phải

ngang qua một vài vùng hoàn toàn không có nhà cửa xóm làng, nơi

mà những kiếm sĩ thường phục kích giết khách lữ hành (CT. Vào thời

ấy, những hiệp sĩ samurai thường ưa thử gươm bằng cách đứng tại

những góc vắng vẻ, khiêu khích kẻ đi đường để kiếm cớ mà giết, vì

theo luật lệ bấy giờ, hiệp sĩ có quyền giết người nào tỏ ra thiếu lễ độ và

xúc phạm danh dự họ. ND.) Bởi thế về đêm không có an toàn ở những

nơi ấy. Nhưng mặc cho mọi người cố ngăn cản, người tớ vẫn không

nghe, cứ ra đi. Trên đường về trời đã tối, một kẻ sát nhân thuộc loại

nói trên, đứng chực sẵn nơi vắng vẻ. Y cố sấn vào người tớ, rút kiếm

la lên: “Tay áo ngươi động vào người ta. Ta không để cho ngươi

thoát.” Người tớ nói: “Tay áo tôi không động vào ngài.” Rồi không suy

nghĩ, anh ta cúi gập người vái chào hiệp sĩ ba cái. Khi ấy lạ thay, hiệp

sĩ bèn tra kiếm lại vào bao- cây kiếm sắp giết người- nói: “Ồ, ngươi

quả là một người lạ lùng. Thôi ta tha cho ngươi đi.” Thế là người tớ

thoát nạn. Nãy giờ một người buôn vào ẩn nấp trong một trà thất lân

cận vẫn lén lút quan sát động tĩnh bên ngoài. Trong khi người này

đang tự hỏi không biết anh chàng kia bị giết chưa, thì người tớ đã

xuất hiện trước mặt.

97



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Người lái buôn nói: “Suýt nữa thì anh rồi đời. Làm sao mà anh nghĩ

ngay được chuyện cúi lạy như thế?” Người tớ đáp: “Tôi ở chùa thấy

các thầy tu thường cúi gập mình vái ba lạy. Vừa rồi, tôi nghĩ được

rồi, nếu y muốn giết thì cứ để cho y giết. Và không suy nghĩ, tôi cứ

theo thói quen vái ba lạy. Nhưng khi thấy thế, y lại nói anh thật lạ

lùng, thôi tôi để cho anh đi. Và thế là tôi tiếp tục hành trình.” Đấy là

những gì người tớ ấy về thuật lại cho tôi nghe. Tôi nói: “Anh đã thoát

chết nhờ luôn luôn giữ niềm tin.” Và khi nghe chuyện ngay cả một kẻ

sát nhân tàn bạo cũng có trái tim biết xúc động, thì tôi lại càng chắc

chắn không ai có thể hoài nghi về Pháp Phật nhiệm mầu.

Vì tôi đi nhiều nơi, nên gặp đủ thứ chuyện. Tôi có một ngôi chùa nữa

ở Ozu thuộc tỉnh Iyo, và hàng năm tôi thường đến ở đấy ít lâu. Chùa

Ozu không phải như chùa này, đó là một cấu trúc khổng lồ. Mỗi khi

tôi ở đấy thì hàng loạt rất đông khách thập phương kéo đến chật cả

chùa gồm hai gian lớn một bên dành cho nam một cho nữ, mỗi bên có

hai tiếp viên nam hai tiếp viên nữ để hướng dẫn cho có trật tự, và mọi

người kính cẩn lắng nghe. Tất cả những người ở đấy đều đến từ vùng

cách xa hai dặm.

Một lần có một người ở Ozu gả con gái cho một nhà ở vùng quê cách

đó hai dặm (lý). Người con gái ấy sinh hạ một trai, nhưng hai vợ

chồng này không ngớt gây gỗ nhau, cuối cùng sau một trận kịch

chiến người vợ bỏ ra khỏi nhà, giao con lại cho người chồng và tuyên

bố nàng sẽ trở về nhà cha mẹ ruột. 

98



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Người chồng vừa cặp con trong nách vừa nói: “Nếu em về nhà cha mẹ

thì anh sẽ liệng thằng bé này xuống sông.” Nhưng người vợ nói: “Tốt

lắm, nó là con anh, bây giờ tôi trả lại cho anh, anh cứ việc liệng nó

xuống sông đi. Tôi không thiết.” Người chồng bảo: “Em về thì về,

nhưng không được đem gì theo ngoài một ít áo quần và tư trang.”

Nàng trả lời: “Đã ra khỏi cái nhà này, thì tôi không cần gì những thứ

ấy.” Nói xong nàng bỏ đi về Ozu. Tình cờ cô gái gặp những người đang

đi đến chùa tôi để nghe pháp, nên thay vì về nhà cha mẹ, cô lại đi theo

họ vào chùa nghe giảng. Cô nghe chăm chú những gì tôi nói hôm đó.

Khi xong buổi giảng mọi người giải tán ra về, cô gái gặp một ông láng

giềng của cha mẹ nàng. Khi ông này hỏi ngọn gió nào đưa đẩy nàng

trở về như vậy thì cô gái kể: “Sáng nay vợ chồng tôi cãi nhau, tôi bỏ về

nhà, nhưng về đến đây thì gặp đám người đi nghe pháp. Tôi nghĩ là

dịp tốt nên thay vì về nhà cha mẹ, tôi theo họ vào nghe. Mọi lời trong

buổi giảng này đều ứng vào hoàn cảnh riêng của tôi. Tôi cảm thấy

xấu hổ vô cùng. Sự việc sáng nay tôi bỏ nhà chồng mà đi thật là hoàn

toàn do lỗi của tôi. Chồng tôi không muốn tôi bỏ ra đi. Ảnh cùng mẹ

ảnh đã nói hết lời để giữ tôi lại, nhưng tôi một mực không nghe, khiến

họ cuối cùng cũng điên tiết. Nhưng bài pháp hôm nay đã cho tôi thấy

tôi có lỗi như thế nào, bởi thế tôi sẽ không bỏ về lại nhà cha mẹ nữa.

Tôi sẽ trở lại nhà chồng, xin tha thứ những điều quấy tôi đã làm, tôi

sẽ hạ mình trước cả mẹ chồng và chồng, rồi kể cho họ nghe về bài

pháp kỳ diệu hôm nay. Bởi vì nếu tôi không khuyến khích nhà chồng

cùng quan tâm đến giải thoát giác ngộ thì việc nghe Pháp của tôi

chưa thực sự có ích.” 99



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Người láng giềng nói: “Đã gây gỗ với chồng mà bỏ về như vậy rồi thì

làm sao trở lại được nữa. Chi bằng cứ về nhà cha mẹ, rồi tôi sẽ đưa

chị trở lại nhà chồng dàn xếp cho êm.”

Người đàn bà bảo: “Không, không, êm hay không êm cũng chả sao, vì

chung quy đấy là lỗi tại tôi, tôi phải đích thân hòa hoãn lại với nhà

chồng. Vả lại, nếu bài pháp kỳ diệu này chỉ một mình tôi nghe thì

thật uổng. Tôi muốn san sẻ với gia đình chồng và khuyên họ cùng học

đạo giải thoát. Có như vậy thì sự nghe pháp của tôi mới thực có ý

nghĩa.”

Những người đi đường đều nghe câu chuyện giữa hai người đang đối

đáp. Họ bảo nhau: “Cô kia thật đáng khen biết chừng nào. Chỉ nghe

một bài Pháp mà nhận ra được lầm lỗi của mình, thực là tư cách

tuyệt diệu nơi một người phụ nữ. Còn cái anh chàng kia thì đúng là

loại quân sư quạt mo, cố khuyên nàng đừng có trở lại nhà chồng một

mình, để cho anh ta cùng đi với, để ảnh dàn xếp giùm cho êm. Rõ là

một thằng cha vô duyên hết cỡ. Y ta ở Ozu, đương nhiên đã nghe đi

nghe lại nhiều lần bài giảng ấy, thế mà coi tề, hãy nghe y đưa ra một

lời khuyên như mắm thối ấy.”

Thế là những người đi đường không ngớt chê trách anh chàng láng

giềng kia, và bảo cô gái sau khi nghe cô tuyên bố sẽ một mình trở về

lại nhà chồng: “Đúng đấy, thái độ của cô thật đáng khen. Hãy nhanh

lên mà trở lại với nhà chồng.”

Cô gái nói: “Vâng, tôi đi đây.” Và quày quả trở về lại.

100



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Hôm ấy tôi được một tộc trưởng ở Ozu mời về nhà. Khi tôi đến đấy, có

nhiều người tới thăm. Họ nói, hôm nay bài giảng của ngài đã làm một

phép lạ. Và họ kể lại câu chuyện như trên. Về sau, tôi lại còn biết

được sự việc xảy ra sau khi người đàn bà trở lại nhà chồng. Cô ta đã

nói với mẹ chồng và chồng như sau. Mặc dù không ai xua đuổi , con

đã tự ý bỏ về. Nhưng chính nhờ thế mà con đã đến Ozu, do con có

duyên với Phật pháp. Trên đường con gặp đoàn người đi chùa nghe

giảng, nên con đã đi theo họ. Khi nghe giảng, con thấy điều nào cũng

phù hợp với con. Càng nghe Pháp con càng nhận ra lỗi lầm của mình,

nên sau khi nghe pháp, thay vì về nhà cha mẹ ruột thì con đã đi

thẳng về đây. Chính vì con làm quấy nên đã khiến mẹ chồng và chồng

tức giận. Từ nay trở đi con xin vâng lời mẹ chồng và chồng trong mọi

sự, và bây giờ xin mẹ và chồng cứ trừng phạt con thỏa thích, con sẽ

không oán hận chút nào, vì con muốn xin cả hai người tha thứ cho

con.” Nghe nàng nói vậy, cả hai đều bảo, nếu nàng đã thấy lỗi mình

thì họ đâu còn giận hờn gì nữa. Thế là họ vui vẻ đón nàng về lại trong

gia đình, và từ đấy cô gái cư xử lễ độ với mẹ chồng, hòa thuận với

chồng rất mực. Thỉnh thoảng cô kể lại cho mẹ chồng và chồng nghe

bài giảng đã làm cô thay đổi, và từ đấy mỗi khi tôi đến trong vùng ấy,

thì cả gia đình đều đến nghe tôi.

101



Tôi tớ, hiệp sĩ, chồng và vợ

Những người có duyên với Phật pháp như thế, nhờ nghe một bài giảng

mà giải thoát khỏi hận thù gây gỗ – mặc dù họ chỉ là những người

bình dân ít học – quả thực là điều kỳ diệu phải không? Tôi kể chuyện

này ra với hi vọng rằng quý vị khi nghe xong cũng sẽ tự tạo cho chính

mình một cơ duyên thấm nhuần Phật Pháp như vậy. Chính vì Tâm

Phật vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu, nên ngay cả một phụ nữ

không hiểu biết gì cũng có thể nhờ y cứ vào đấy mà nên. Tất cả quý vị

cũng thế, từ đây trở đi, hãy luôn hô triệu đức tin của mình lên để an

trú trong Tâm Phật.

Câu chuyện hôm nay đã dài, có lẽ quý vị cũng đã mệt mỏi, vậy chúng

ta hãy dừng ngang đây. Xin mọi người thong thả ra về, và trở lại

ngày mai.

102



Phật
Magoemon

Tôi xin kể cho quý vị nghe qua về diệu dụng của Tâm Phật. Ba mươi

năm về trước có một người theo tôi làm đệ tử tại gia, một nhà buôn

vượt hơn tất cả mọi người buôn khác về tài buôn bán, thường làm ra

nhiều lợi tức, nên mọi người đặt cho anh ta biệt danh là “tên cướp

Magoemon” . Chẳng bao lâu anh ta giàu sụ, và từ đấy trở đi, thường

đến nơi tôi. Tôi bảo: “Khi mọi người đã gọi anh như vậy, thì chắc phải

có điều gì quấy. Nhất là khi một người thường đi chùa mà bị đặt một

cái tên xấu xa, và làm đề tài cho sự xầm xì bàn tán, thì người ấy phải

có lỗi.”

Khi bị tôi sửa lưng như vậy, Magoemon chỉ nói: “Nếu con có đến nhà

người ta mà trộm đồ đạc, hoặc bẻ khóa vào nhà kho của họ, thì

đương nhiên con sẽ cảm thấy xấu hổ. Nhưng con không trộm cướp

kiểu ấy. Và con cũng không phải là kẻ duy nhất ở đây kiếm lợi bằng

cách bán buôn. Vả lại, những người nói xấu con phần nhiều cũng là

nhà buôn nhưng lại không kiếm được lợi tức nhiều bằng con, nên họ

nói xấu con với thầy đấy thôi. 

103



Phật Magoemon

Mà dĩ nhiên đi buôn là cốt để có lời…” Cứ thế anh ta tự bào chữa cho

mình, và vẫn giữ thái độ như như bất động trước những gièm pha.

Về sau, không biết vì lý do gì, anh ta giao hết công việc cho người

cháu trai, phân phát tất cả tiền của đã tích lũy cho mọi người trong

gia đình, rồi đến xin tôi cạo tóc. Tôi nói: “Nếu là người nào khác đến

xin thế phát thì tôi còn do dự, chứ với người lâu nay đã mang tiếng

xấu như anh, thì tôi cạo ngay.” Thế là tôi cho anh ta làm tu sĩ.

Từ đấy về sau, anh càng dốc lòng tin và trở thành một người sùng

tín. Điều ấy chứng tỏ rằng cái ta gọi là Phật tâm vốn có một khả

năng chiếu sáng linh hoạt kỳ diệu. Chưa đầy ba mươi ngày sau khi

anh ta trở thành tu sĩ, mọi người đã quen gọi anh ta với tên mới là

“Phật Magoemon”. Sự tình là như thế, tôi muốn quý vị hiểu rõ điều

này. Trên thế gian không có gì quý bằng Tâm Phật. Vì tất cả quý vị

đều đang cố thực chứng Tâm Phật bất sinh, nên cần phải hiểu cho

thấu đáo mới được. Tôi không bảo quý vị phải tu theo pháp này pháp

nọ, phải giữ giới, phải tụng kinh, phải xem Ngữ lục của chư tổ, phải

tọa thiền…Tâm Phật vốn đã sẵn nơi tất cả quý vị, không có cái

chuyện tôi đem lại cho quý vị tâm Phật ấy. Khi lắng nghe bài giảng

này, hãy nhận ra tâm Phật mà mỗi người đều có ngay trong chính

mình, rồi từ nay về sau hãy an trú trong Tâm Phật bất sinh ấy. 

104



Phật Magoemon

Một khi quý vị đã xác chứng được Tâm Phật mà mọi người bẩm sinh

đều có, thì quý vị muốn đọc kinh cứ việc đọc kinh, muốn ngồi thiền cứ

việc ngồi thiền, muốn giữ giới cứ việc thọ giới, muốn niệm Phật cứ việc

niệm Phật, muốn trì chú cứ việc trì chú, hay cứ việc làm phận sự

hàng ngày của quý vị – dù quý vị là hiệp sĩ, nông dân, thợ thuyền,

thương gia – công việc sẽ là pháp chánh định của mỗi người. Tôi chỉ

nói một điều duy nhất là: hãy nhận ra tâm Phật mà mỗi người quý vị

bẩm thụ từ lúc cha mẹ mới sinh. Điều cốt yếu là nhận ra, và an trú

trong tâm ấy với niềm tin tưởng…

105



Trẻ em 3, 4
tuổi

Như quý vị đều đã nghe tôi nói, mọi người bẩm sinh đều có tâm Phật,

vậy quý vị chỉ cần làm mỗi một việc duy nhất là an trú trong cái tâm

Bất sinh ấy. Thế nhưng, vì theo thói đời, quý vị đã vướng vào những tệ

đoan và đã chuyển tâm Phật thành ra quỷ đói luôn bám víu thèm

khát. Hãy nhớ kỹ điều này, để luôn trú trong tâm Phật bất sinh.

Nhưng nếu vì mong mỏi nhận cho ra cái Bất sinh mà quý vị rán ngăn

chặn những ý tưởng giận dữ thèm khát không cho chúng khởi lên, thì

khi làm như vậy quý vị đã phân chia một cái tâm duy nhất ra làm

hai. Cũng như thể là quý vị đuổi theo một cái gì đang trốn chạy. Khi

ta còn cố ý ngăn tư tưởng khởi lên, thì cái ý ấy chống lại với những ý

khác đang khởi lên liên tục, thế là không bao giờ có sự chấm dứt. Việc

ấy cũng như thể là dùng máu để rửa máu, không bao giờ sạch được.

Cũng vậy, mặc dù những tư tưởng giận dữ mà bạn ngăn chặn ấy có

thể chấm dứt, nhưng cái tư tưởng sau dùng để ngăn chặn tư tưởng

trước cứ tiếp tục không bao giờ dừng nghỉ. Bạn có thể hỏi, vậy tôi phải

làm sao?

Sư dạy chúng:

106



Trẻ em 3, 4 tuổi

Nếu bỗng dưng ý tưởng giận dữ, hay thèm khát, hay bám víu… khởi

lên nơi bạn một cách bất trị, ngoài ý muốn, thì đừng khai triển nó

thêm, đừng để ý đến nó. Đừng bận tâm ngăn chặn hay không ngăn

chặn, chỉ cần thây kệ nó, thì nó không thể làm gì khác hơn là đi đến

chấm dứt. Bạn không thể cãi với vách tường nếu bạn chỉ đứng một

mình. Khi không có ai ở đấy để chiến đấu, thì mọi việc tự động đi đến

chấm dứt.

Dù cho đủ mọi thứ tư tưởng tạp loạn thò mặt ra, thì cũng chỉ ló ra

trong một chốc. Hệt như trẻ con ba bốn tuổi bận rộn trong trò chơi

(trẻ mau chán. ND.). Nếu bạn không bám víu một tư tưởng nào đặc

biệt, như vui hay buồn, không nghĩ tới chuyện chấm dứt hay không

chấm dứt nó, thì thế chính là an trú trong Tâm Bất sinh. Hãy giữ cho

cái tâm duy nhất vẫn là cái tâm duy nhất. Nếu tâm bạn luôn luôn

như vậy, thì dù cho điều tốt điều xấu gì khởi lên cũng tự động chấm

dứt mà không cần bạn phải cố nghĩ hay không nghĩ. Cái mà bạn gọi

là cơn giận hay niềm vui toàn là do bạn sản xuất với mãnh lực của

tính chấp ngã, hậu quả của dục vọng ích kỷ. Khi vượt ngoài mọi ý

tưởng bám víu thì những tư tưởng kia sẽ tự động tan biến. Sự biến

mất ấy chính là cái Bất diệt. Và cái bất diệt chính là Tâm Phật bất

sinh.

107



Trẻ em 3, 4 tuổi

Tóm lại, điều chính yếu là luôn luôn nhớ đến Tâm Phật bất sinh,

không hâm nấu những tư tưởng này nọ trên cái nền Bất sinh ấy,

nghĩa là bám lấy những gì bạn gặp phải và đổi cái tâm Phật thành

ra những ý tưởng. Khi bạn không bị lay chuyển, thì không tư tưởng

nào còn khởi lên dù tốt hay xấu và do đó cũng không cần gì phải diệt.

Như thế có phải là bạn không tạo tác cũng không hủy diệt hay

chăng? Đấy không gì khác hơn là cái Tâm Phật bất sinh bất diệt đó

vậy. Hãy hiểu rõ điều này.

108



Nổi giận

Sáng hôm nay tôi thấy giảng đường chúng ta còn đông đúc hơn

thường lệ, vậy có lẽ khá nhiều người trong đây chưa nghe những gì tôi

vừa nói. Tất cả những người đã nghe thì ngang đây xin rời chỗ để

nhường cho người chưa nghe.

Khi những người hiện diện đã đổi nhau và ngồi yên chỗ, có một người

nêu lên vấn đề xin hỏi Sư như sau.

Trong những bài giảng của ngài, ngài luôn dạy rằng do tập tành

những thói xấu ở đời mà chúng ta đổi tâm Phật thành ra những ý

tưởng xấu ác. Khi nghe ngài, tôi cũng nhận thấy làm thế là bậy.

Nhưng tôi là một thị dân làm nghề thương mãi, nên có khi những

điều người ta nói làm cho tôi tức giận hay bực mình. Tự thâm tâm tôi

không có ý xấu gì như giận dữ hay bực bội, nhưng người khác thường

cứ khiến tôi nổi giận, như vợ con và tôi tớ. Sau khi nghe ngài giảng,

tôi nhận ra làm vậy là sai quấy, và cố gắng bỏ thói giận dữ ấy đi.

Nhưng những ý nghĩ tức giận vẫn cứ nổi lên trở lại, và cuối cùng đâu

vẫn hoàn đấy. Vậy tôi phải làm sao để dứt sự giận dữ?

109



Nổi giận

Sư trả lời: Sự thật là, bạn muốn nổi giận, nên bạn tự khiến cho mình

điên tiết lên. Nếu ban đầu bạn không có một ý xấu nào, thì dù người

khác có khiêu khích tới đâu, chắc chắn bạn cũng không nổi giận.

Nhưng khi những cảm giác giận dữ bực bội đã thành hình trong tâm

bạn, thì dù người khác không cố ý chọc giận, bạn vẫn bị lôi tuột đi bởi

sức mạnh của chính ngã chấp nơi bạn, khiến bạn mất bình tĩnh và cả

quyết mình không có gì sai quấy. Những ý tưởng của bạn tạo nghiệp

ba ác đạo, trong khi cái tâm tu la ray rứt bạn. Đây là cỗ xe bằng lửa

(CT. Xe chở người đi xuống địa ngục .ND) do cái tâm chấp ngã của

bạn tự tác tự thọ.

Địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh và a tu la không ngoài tâm bạn. Hơn

nữa, nếu cố ý chấm dứt các ý tưởng khởi lên, đàn áp chúng, thì lại là

thất sách. Cái tâm Phật bẩm sinh chỉ có một, không bao giờ phân hai.

Thế nhưng khi bạn cố ngăn cho tư tưởng đừng khởi, thì tâm bạn bị

tách làm hai phe, một bên là ý tưởng giận dữ và một bên là cái ý

muốn chấm dứt cơn giận. Việc ấy cũng như bạn đuổi theo một người

đang bỏ chạy, chỉ khác là ở đây bạn vừa là người bị theo đuổi vừa là

người đuổi theo. Lấy một vị dụ khác: khi bạn quét lá rụng mùa thu,

lớp lá này quét xong lớp lá khác lại rụng xuống. Cũng thế, dù bạn

ngăn được những ý giận ban đầu, nhưng cái ý sau đó để ngăn cản ý

giận, lại khởi lên, cứ thế không bao giờ dứt. Bởi thế cái ý muốn chấm

dứt tư tưởng là sai lầm. Sự tình là thế nên khi bạn không còn quan

tâm đến những ý tưởng, đừng cố chấm dứt hay không chấm dứt, thì

đấy là tâm Phật Bất sinh. Đó là điều tôi đã nói vừa rồi một cách chi

tiết. 110



Mù lòa và cái
bất sinh

Một người đàn bà mù nói với Sư: “Con nghe nói người nào thân thể

bất túc không thành Phật được. Thầy cũng thấy con bị mù, cả đến

hình tượng Phật con cũng chưa được lễ bái. Con nghĩ mình sinh làm

người không ích lợi gì cả, có lẽ khi chết con sẽ rơi vào cõi xấu. Có cách

gì cho người mù cũng tu thành Phật được, xin ngài chỉ giáo cho con.”

Người ta có nói như thế thực, nhưng trong cái Bất sinh mà tôi nói, thì

không có phân biệt giữa bất túc và không bất túc (tàn tật). Dù bà có

bị mù, thì tâm Phật vẫn không có gì khác, đừng hoài nghi. Chỉ cần

loại trừ tham sân si, nhận chân những gì tôi đã nói, luôn an trú

trong Tâm Phật Bất sinh, thì bà sẽ thành Phật ngay đời này.

Sư đáp: 

Có một bà mù khác ở Aboshi cũng hỏi tôi như vậy, và khi tôi nói cho

bà ta nghe những gì tôi nói với bà vừa rồi, bà ấy đã hiểu rõ một cách

rốt ráo và từ đó về sau bà hoàn toàn thay đổi, đề cao cái Bất sinh, và

cứ nói với tôi: “Nhờ thầy giảng, bây giờ con đã hiểu vài phân về sự

kiện quả thực con chưa từng sinh ra. 

111



Nổi giận

Con cám ơn thầy xiết bao. Nếu mắt con không mù, thì có lẽ bất cứ gì

con trông thấy cũng khởi động những tư tưởng tham lam chấp đắm

trong tâm con, khiến con quen thói bám víu ràng buộc, thì làm sao

mà xuất hiện được niềm tin này? Điều lạ lùng, chính nhờ mù lòa mà

con có thể thấy được những xấu tốt của cuộc đời, mà không sinh tâm

bám víu, và khi nghe ngài giảng con liền có thể đặt mình vào trong

Bất sinh. Đấy hoàn toàn nhờ sự mù lòa của con vậy”.

“Bà ta là một người có tín căn như thế. Vậy bà cũng nên hiểu rõ điều

này, thì sự tu hành của bà có lẽ sẽ tiến bộ suông sẻ hơn một người

sáng mắt”.

Khi Sư giảng xong, người đàn bà mù này cũng sung sướng kêu lên:

“Kỳ diệu thay, thật kỳ diệu thay.”

Nghe nói rằng nhờ tin chắc vào lời dạy của Sư, bà hoàn toàn thực

chứng cái Tâm Phật Bất sinh, và không còn nghi ngờ gì nữa rằng

ngay cả một kẻ tật nguyền cũng thành Phật được.

112



Tôi thấy trong giảng đường hôm nay cũng có nhiều người nữ đến

nghe pháp. Phụ nữ thường dễ nổi giận, dễ khuấy động si mê vì

những chuyện tầm thường. Bây giờ tôi sẽ nói cho các bà, nhưng ai

cũng có thể nghe vì những gì tôi sắp nói chắc chắn cũng quen thuộc

với tất cả mọi người. Vậy hãy chú ý lắng nghe.

PHẦN HAI
Nói cho
phụ nữ

Phần đông các bà bận rộn về công việc may vá. Khi một bà trong

đây đang may một cái áo kimono hay bất cứ gì, mà có người nào

đến – tỉ dụ người vú em – thì có lẽ bà sẽ khởi sự trò chuyện trong

khi vẫn tiếp tục may. Việc may vá không trở ngại câu chuyện –

không phải vì bận may vá mà bà không nghe người kia nói gì; và

sự trò chuyện cũng không cản trở việc may vá, khiến cho bà phải

ngừng kim. Không bỏ dở công việc, bà có thể nghe và trả lời thích

đáng – vừa khâu vừa nghe vừa nói, không bỏ sót một điều gì. Có

phải chính vì cái Tâm Phật chiếu sáng kỳ diệu nơi bà vốn bất sinh,

nên bà có thể làm đồng lúc tất cả mọi sự? 

⚡️

113



Nói cho phụ nữ

Ngược lại, giá dụ trong lúc may vá hay dệt cửi, mà lỡ ra chỉ đứt, kim

sút, hoặc bà may sai một mũi kim, bất cứ là do nguyên nhân gì, ngay

lúc đó bà bỗng mất kiên nhẫn và đùng đùng nổi giận. Thật là hết sức

điên rồ, phải không? Làm sao bà may hay dệt cho đàng hoàng được

nếu bà tự làm cho bà nổi giận? Nếu bà quen cái thói mất bình tĩnh

như thế, thì hậu quả duy nhất là kim càng gãy nhiều hơn, chỉ càng

đứt thêm nữa.

Nếu nhờ bà nổi giận trong khi làm việc mà công việc hoàn tất tốt đẹp,

không nổi giận thì công việc bị đình trệ, thì cũng nên cứ việc nổi sân

lên mỗi khi cần làm bất cứ việc gì. Nhưng sự tình xảy ra lại không

phải thế: khi làm việc mà nổi giận thì không xong gì cả, và ngược lại,

khi bà không nổi xùng mà vui vẻ, có tâm trạng quân bình, thì chắc

chắn công việc của bà sẽ trôi chảy nhịp nhàng. Dù bà có cả quyết

rằng nhờ sân si mới xong việc, thì bà chỉ có được một việc duy nhất là

đổi cái Tâm Phật đồng nhất trong bà thành ra một con quỷ chiến

đấu trong khi bà làm bất cứ gì. Bởi thế đối với tôi, dường như sự nổi

giận, đổi cái Tâm Phật bất sinh thành một quỷ a tu la gây chiến, là

việc hoàn toàn vô ích. Khi bà nổi giận vì những chuyện không ra gì,

trở thành mê muội, tức bà đã đổi cái tâm Phật của bà thành a tu la,

súc sinh, ngạ quỷ… luân hồi qua đủ thứ ác đạo. Bởi thế mà tôi khuyên

quý bà nên nghe cho kỹ.

114



Nói cho phụ nữ

Có bà nuôi người ăn kẻ làm trong nhà, nuôi nhiều tôi trai tớ gái để

sai vặt. Giả sử một trong những tôi tớ ấy lỡ vô ý làm vỡ một đồ gia

dụng quý giá, như một chén uống trà chẳng hạn, thì mặc dù không

đáng gì để làm ầm lên, bà chủ vẫn hầm hầm nổi tam bành lục tặc mà

đay nghiến chúng một cách vô lý, làm như là chúng cố ý đánh vỡ

không bằng. Dù một tách trà có quý giá bao nhiêu, đã lỡ bể rồi thì bà

cũng không làm gì được. Thế mà vì dục vọng ích kỷ, bà lại vội vàng

chuyển cái tâm Phật quý báu bẩm sinh thành ra một con quỷ hung

dữ. Có phải việc ấy còn thiếu ý thức hơn cả việc đánh vỡ một cái chén

tách hay không? Bà luôn luôn có thể mua một cái tách khác để thay

thế. Lại nữa, uống trà với cái tách mua ở Nhật hay tách mua từ Triều

tiên thì hương vị trà cũng không vì thế mà đổi khác, bà vẫn có thể

thưởng thức trà được như thường. Nhưng một khi bà đã khuấy động

sự giận dữ lên, thì không thể có sự vãn hồi được nữa.

Có bà nuôi người ăn kẻ làm trong nhà, nuôi nhiều tôi trai tớ gái để

sai vặt. Giả sử một trong những tôi tớ ấy lỡ vô ý làm vỡ một đồ gia

dụng quý giá, như một chén uống trà chẳng hạn, thì mặc dù không

đáng gì để làm ầm lên, bà chủ vẫn hầm hầm nổi tam bành lục tặc mà

đay nghiến chúng một cách vô lý, làm như là chúng cố ý đánh vỡ

không bằng. Dù một tách trà có quý giá bao nhiêu, đã lỡ bể rồi thì bà

cũng không làm gì được. Thế mà vì dục vọng ích kỷ, bà lại vội vàng

chuyển cái tâm Phật quý báu bẩm sinh thành ra một con quỷ hung

dữ.

115



Nói cho phụ nữ

Có phải việc ấy còn thiếu ý thức hơn cả việc đánh vỡ một cái chén

tách hay không? Bà luôn luôn có thể mua một cái tách khác để thay

thế. Lại nữa, uống trà với cái tách mua ở Nhật hay tách mua từ Triều

tiên thì hương vị trà cũng không vì thế mà đổi khác, bà vẫn có thể

thưởng thức trà được như thường. Nhưng một khi bà đã khuấy động

sự giận dữ lên, thì không thể có sự vãn hồi được nữa.

Khi quý vị đã rõ sự việc về tách trà, thì với mọi vấn đề khác cũng vậy,

không nên cứ nhai đi nhai lại mãi trong tâm mình về những rủi ro để

tức giận và biến mình thành a tu la hung dữ, hoặc thành súc sinh

ngu muội, hoặc thành quỷ đói vì dục vọng ích kỷ… Muốn vậy chỉ cần

an trú tự nhiên trong tâm Phật bất sinh. Khi đã nhận chân sự quý

báu của Tâm ấy, thì dù muốn dù không, quý vị cũng tự thấy mình an

trú trong Bất sinh.

Điều tôi nói với quý vị về việc không nên đổi cái Tâm Phật có sẵn nơi

quý vị thành ba độc tham sân si, là điều vô cùng quan trọng. Hãy học

kỹ điều ấy, và rán đừng đổi cái Tâm Phật bất sinh thành ra bất cứ gì

khác.

116



U già ở
Sanuki

Tôi sẽ kể cho quý vị nghe một chuyện liên hệ đến vấn đề này. Lúc tôi

giảng ở Marugame thuộc tỉnh thành Sanuki, một đám rất đông người

trong thành phố kéo đến nghe, trong đó có phu nhân của một hiệp sĩ

cận vệ quan lớn đến cùng với nữ tỳ và u già. Về sau, bà phu nhân

cùng u già đến nói với tôi: “Trước đây, u già của tôi thường rất nóng

tính, động một tí cũng nổi tam bành. Nhưng từ khi được nghe ngài

giảng, đã khá lâu bà chưa lần nào nổi cơn giận dữ như trước. Hơn

nữa, bà lại chỉ nói toàn những lời hay lẽ phải và không bao giờ để ý

đến những chuyện phù phiếm. Tóm lại là chính tôi bây giờ còn phải

cảm thấy hổ thẹn với u già này. Rõ ràng bà ấy đã thấm nhuần được

giáo huấn của ngài, và tôi tin rằng chính nhờ ngài mà được như thế,

nên chúng tôi hết sức mang ơn.”

117



U già ở Sanuki

Ngay cả về sau, mỗi khi có dịp, mọi người cũng cho tôi biết u già ấy

không bao giờ rơi vào giận dữ mê si nữa.

Cái Tâm Phật mà tôi thường nói, vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu,

cho nên người nào để cho Bất sinh giải quyết mọi sự , nơi người nào

mà Bất sinh vận hành một cách tự nhiên, thì người ấy sẽ mở được

con mắt sáng để thấy rõ tâm người và để nhận ra một cách rốt ráo

rằng mọi người đều là một vị Phật đang sống. Khi ấy thì, giống như u

già kia, họ không còn bị si mê lầm lạc vì nhận ra sự quý báu của Tâm

Phật. Chính vì không nhận ra sự quý báu của Tâm Phật nên quý vị

nổi tham nổi sân vì những chuyện vụn vặt, và do đó vẫn làm những

con người mê muội. Chỉ cần đừng tạo ra mê lầm, thì quý vị sẽ an trú

trong diệu dụng chiếu sáng của Phật tâm.

118



Không dính gì
đến quy luật

Đó là lý do tôi luôn luôn nói với mọi người: Hãy an trú trong Tâm

Phật bất sinh, ngoài ra không cần làm gì khác. Ngoài việc ấy ra, tôi

không đặt ra một bảng quy luật nào đặc biệt bắt mọi người phải tuân

hành. (CT. tức Thanh quy, bảng ghi những quy luật mà các thiền viện

thường có, bắt thiền sinh phải tuân theo khi gia nhập. ND) Tuy nhiên,

vì mọi người đã tụ họp lại với quyết định hành thiền mười hai cây

hương mỗi ngày, tôi bảo họ cứ việc làm theo ý muốn hành thiền 12

cây hương. Nhưng cái Tâm Phật bất sinh không phải là chuyện

những que hương. Khi quý vị an trú trong Tâm Phật, không bị mê

muội, thì không cần tìm giác ngộ ở bên ngoài, khi ấy quý vị chỉ cần

ngồi trong tâm Phật, đứng trong tâm Phật, ngủ trong tâm Phật, thức

dậy trong tâm Phật – an trú trong tâm Phật, thì trong mọi sinh hoạt

hàng ngày, quý vị làm gì cũng là như Phật làm.

119



Không dính gì đến quy luật

Còn về tọa thiền, thì tọa (ngồi) chính là tâm Phật đang ngồi một cách

thoải mái, thiền cũng chỉ là một tên khác của Tâm Phật. Khi tâm

Phật được an vị một cách ung dung thì đó là ý nghĩa của tọa thiền.

Bởi thế khi quý vị an trú Bất sinh, thì tất cả các thời đều là tọa thiền,

không phải chỉ trong lúc chính thức thực hành thiền định mới gọi là

tọa thiền. Dù trong lúc ngồi thiền, nếu có chuyện cần đi về, thì cứ việc

đứng lên đi về. Bởi thế trong nhóm này, mọi người được tự do làm

theo ý muốn. Chỉ cần luôn an trú thoải mái trong Tâm Phật là được.

Quý vị không thể nào ngồi suốt từ sáng đến tối, vậy hãy làm một thời

thiền hành. Cũng không thể đi mãi, vậy hãy ngồi xuống một thời

thiền tọa . Quý vị không thể ngủ mãi, vậy hãy trở dậy; không thể cứ

nói chuyện luôn mồm, vậy hãy hành thiền. Nhưng điều này không

dính dấp gì tới quy luật.

120



Phương tiện

Những thiền sư ngày nay phần đông đều dạy người bằng cách lập ra

thanh quy hoặc sử dụng các phương tiện. Vì tin rằng không thể giảng

dạy được nếu không nhờ phương tiện, nên họ không thể giảng dạy

bằng cách trực chỉ vào ngay việc trước mắt. Dạy kiểu ấy thì hóa ra là

thiền phương tiện.

Lại có những thiền sư dạy đệ tử rằng họ sẽ không được cái gì nếu

không gom thành một khối nghi lớn để phá vỡ. Họ không dạy người ta

an trú trong Tâm Phật bất sinh, mà cứ bắt người không có hoài nghi

cũng phải nặn cho ra một khối nghi, thế là khiến họ đổi cái tâm Phật

thành một khối nghi. Quả là việc làm lầm lẫn, phải thế không?

121



Nói giản dị

Ở Trung quốc ta cũng gặp chuyện tương tự. Như quý vị có thể thấy

trong các ngữ lục mang từ Trung quốc sang, tại đấy giáo lý chân

chính về cái Bất sinh từ lâu đã mai một, nên ngày nay ngay tại

Trung quốc cũng không tìm đâu ra những con người của Bất sinh.

Chính vì vậy mà không có ngữ lục nào được mang đến Nhật nói về

Tâm Phật bất sinh cả.

Lúc còn trẻ vì cố khám phá Tâm Phật, nên tôi cũng đã làm một việc

sai lầm là tham dự những vấn đáp dùng văn tự của Tàu. Nhưng về

sau, khi đạt đến sự hiểu biết chân chính, tôi đã dẹp bỏ. Người Nhật

nên đặt những câu hỏi thích hợp với người Nhật, sử dụng ngôn ngữ

thông thường của mình. Vì người Nhật không thạo Hoa ngữ nên nếu

vấn đáp mà sử dụng Hoa ngữ thì họ không thể nào hỏi cho thấu đáo

như họ muốn. Khi đặt câu hỏi bằng tiếng mẹ đẻ thì có thể hỏi bất cứ

vấn đề gì.

122



Nói giản dị

Bởi thế, thay vì vòng vo tam quốc cố đặt cho được một câu hỏi bằng

Hoa ngữ khó hiểu, sao bằng hỏi thẳng tiếng mẹ đẻ cho khỏi nhọc

công. Nếu có hoàn cảnh nào mà bạn không thể thực chứng được Pháp

nếu không dùng Hoa ngữ để đặt câu hỏi, thì sử dụng Hoa ngữ là có

lý. Nhưng khi bạn có thể đặt câu hỏi bằng tiếng mẹ đẻ mà vẫn được

việc, thì sự sử dụng Hoa ngữ rắc rối để hỏi quả là một cách làm bất

thông. Bởi vậy, tất cả quý vị hãy ghi nhớ điều này, gặp bất cứ vấn đề

gì, quý vị cứ việc xử lý nó một cách êm thấm bằng cách dùng ngôn

ngữ thông thường để hỏi.

Lý do những tu sĩ Nhật bản cứ dùng những từ Hoa ngữ rắc rối để dạy

người đời vốn không rành Hoa ngữ, là vì chính bản thân họ cũng

chưa giải quyết xong vấn đề Tâm Phật bất sinh, nên họ tránh né

những câu hỏi của người ta bằng cách sử dụng Hoa ngữ mà người thế

tục khó hiểu được. Lại nữa, những từ ngữ rắc rối này chẳng qua chỉ

là cặn bã của các vị tổ sư Trung quốc.

Hồi còn trẻ, tôi đã quyết định thế nào cũng phải chứng ngộ được cái

Tâm Phật chiếu diệu, nên đã lang thang khắp chốn, gõ cửa nhiều vị

thầy, nhưng ngay cả thuở ấy tôi cũng hỏi họ bằng ngôn ngữ thông

thường, mà vẫn có thể hoàn toàn được việc, khiến họ hiểu tôi một

cách dễ dàng. Bởi thế, mặc dù có một thời tôi cũng đã thử vấn đáp

theo kiểu thiền “xổ nho” ấy, cuối cùng tôi đã gạt bỏ vì vô ích. Thực

may, tôi không thuộc hạng đa văn học giả gì đặc biệt, nên tôi đã

không tiếp tục đeo đẳng kiểu vấn đáp ấy.

123



Bệnh và 
tâm Phật

Với ý định duy nhất là khám phá Tâm Phật, tôi đã phấn đấu không

kết quả, lang thang khắp nơi một cách vô vọng. Rốt cuộc tôi ngã bệnh

và phải liệt giường một thời gian dài, nên tôi cũng đâm ra biết khá

nhiều về chuyện đau ốm bệnh tật. Đã sinh ra ở đời, có một thân xác,

thì đương nhiên phải có lúc gặp bệnh. Nhưng khi đã rốt ráo ngộ được

Tâm Phật bất sinh, thì bạn không buồn vì những nỗi khổ của bệnh,

bạn phân biệt rõ bệnh là bệnh, khổ là khổ. Là vì Tâm Phật – vốn từ

khởi thủy đã bất sinh – không dính dấp gì đến vui hay khổ, vì cái bất

sinh vượt ngoài tư tưởng. Chỉ khi tư tưởng sinh khởi thì bạn mới cảm

nghiệm khổ và vui. Tâm Phật không vướng vào bệnh mà vẫn ở trong

Bất sinh, nên không tạo ra khổ. Nếu Bất sinh có sinh ra tư tưởng, thì

không cách nào bạn khỏi tạo đau khổ, bám vào bệnh và thay đổi cái

Tâm Phật. Nhưng sự thật không phải vậy. Ngay cả những khổ liên

tục của chúng sinh địa ngục cũng thế, không dính gì đến tâm Phật

bất sinh (nên mới có thể giải thoát giác ngộ thành Phật – ND.)

124



Bệnh và tâm Phật

Vì vướng cái khổ bám víu cơn bệnh, bạn khởi sự nghĩ đủ thứ, như

“sao đến bây giờ tôi vẫn chưa bình phục, hay vì không đúng thuốc, vì

gặp y sĩ tồi…” Khi bám lấy hi vọng khỏi bệnh, là bạn chuyển cái Tâm

Phật thành những ý tưởng lo âu, làm cho cơn bệnh ám ảnh tâm trí

bạn lại còn nặng hơn thân bệnh. Nó như thể là bạn theo đuổi một cái

gì đang chạy trốn. Ngay dù lúc ấy cơn bệnh thể xác có giảm dần, song

tâm bệnh – tức lòng nôn nóng khỏi bệnh – lại tăng. Đó là ý nghĩa của

sự bám víu cơn bệnh và tự làm cho bạn khổ.

Nhưng nếu có người nào bảo rằng họ có thể chịu đựng không những

bệnh tật, mà bất cứ nỗi khổ nào cũng không đau đớn, thì kẻ ấy nói

láo, chưa hiểu thấu cái công năng chiếu sáng kỳ diệu của Tâm Phật.

Nếu có ai nói mình hoàn toàn không cảm thấy đau đớn gì cả, thì tôi e

kẻ ấy không phân biệt được đau và không đau. Không cảm thấy đau

là điều không có. Vì Tâm Phật vốn sẵn đặc tính chiếu sáng kỳ diệu,

nên không những bệnh tật mà bất cứ gì hiện hữu, tâm ấy đều có thể

nhận ra và phân biệt rõ ràng. Vì vậy cho nên khi đối diện với nỗi đau

của cơn bệnh, nếu bạn không bị vướng vào đấy, mắc kẹt trong ấy, thì

không có gì là bạn không thể chịu đựng. Bởi thế hãy cứ đi cùng với

cơn bệnh, và nếu cảm thấy đau đớn, thì cứ việc rên. Nhưng dù có

bệnh hay không bệnh, hãy luôn luôn an trú trong Tâm Phật bất sinh.

125



Bệnh và tâm Phật

Nhưng nếu vì phản ứng lại với những nỗi khổ của bệnh mà bạn vướng

vào tư tưởng, thì ngoài cái đau của cơn bệnh, bạn rước thêm nỗi khổ

“đổi Tâm Phật thành ý tưởng”. Cái gì nguyên ủy vốn không tư tưởng,

đó là Tâm Phật bất sinh. Không nhận ra bản chất tâm Phật là Bất

sinh, bạn phải khổ vì đổi tâm Phật thành ý tưởng. Khi ấy dù có rêu

rao mình không đau, cũng chỉ là một quan niệm dựa trên tư tưởng.

Thế là bạn tuyệt nhiên chưa thoát khổ. Còn khởi lên ý tưởng là chứng

tỏ bạn đang chịu khổ sinh tử vì không nhận chân rốt ráo Tâm Phật

vốn siêu việt sinh tử.

126



Tự tại trong
sống chết

Khi bàn đến vấn đề tự tại với sống chết, người ta thường dễ hiểu lầm.

Có những người công bố trước ngày giờ họ sẽ chết, rồi đến lúc ấy,

không đau ốm gì họ lăn ra chết thực; hoặc đôi khi triển hạn qua ngày

khác mới chết. Rất nhiều người xem đấy là tự tại trong việc sống chết.

Tôi không phủ nhận điều đó. Nói về tự tại, thì những người ấy quả là

tự tại kinh khủng! Nhưng những chuyện như thế chỉ là do năng lực

khổ hạnh nơi họ, và thường họ chưa mở được con mắt tuệ (CT. Tuệ

nhãn hay Pháp nhãn của bồ tát để thấy rõ thực chất mọi sự vật và để

cứu độ hữu tình. ND). Ngay trong số những người thường, ta cũng

thấy những trường hợp biết trước cái chết như vậy, trong khi họ chưa

mở khai đạo nhãn. Tôi không chấp nhận điều này. Con người của Bất

sinh thì siêu việt cả sống chết.

127



Tự tại trong sống chết

Bây giờ, có lẽ quý vị đang tự hỏi siêu việt sống chết là thế nào. Cái gì

đã bất sinh thì bất diệt, và cái gì bất diệt thì không chết, nên gọi là

siêu việt sinh tử. Vậy một người tự tại trước sống chết theo tôi, là một

con người khi chết không bận tâm về chuyện sống chết. Hơn nữa, vấn

đề sống chết vẫn xảy ra hàng ngày với chúng ta, không phải đợi đến

lúc ta chạm mặt với cái chết thực sự mới gọi là chết. Một người tự tại

trong sinh tử là người không bao giờ bận tâm đến sống chết, vì biết

khi còn được sống thì cứ sống, khi đến thời chết thì cứ chết, dù chết

ngay bây giờ cũng được, cái chuyện lúc nào chết không quan trọng

lắm. Người như thế cũng là người đã rốt ráo thực chứng cái Tâm

Phật bất sinh chiếu sáng kỳ diệu. Cứ nói và suy nghĩ về những chuyện

vặt vãnh như bạn sẽ chết vào giờ ngày nào, quả thực là tâm lý hẹp

hòi, phải vậy không?

Rồi lại có ý nghĩ cho rằng “sinh tử là niết bàn”, đây cũng lại là một

cái gì vẫn còn ràng buộc với sinh tử. Ai cũng biết cảnh giới của sinh

tử không khác gì cảnh giới của niết bàn. Cái lý do người ta phải nói

lên như vậy là vì họ không thực chứng cái Tâm Phật mà mọi người

bẩm sinh đã có và hiện tại đang giải quyết mọi sự với Bất sinh. Bị bao

phủ, gói kín trong danh tự chữ nghĩa, họ cứ lang thang tìm khắp nơi

cái sinh tử và niết bàn ở bên ngoài, đổi cái Tâm Phật bất sinh của họ

để lấy những khái niệm về sống chết và niết bàn, khiến họ tối ngày cứ

lẩn quẩn trong lĩnh vực sinh tử không có giây phút nào bình yên.

Nghĩ thật đáng thương xót.

128



Tự tại trong sống chết

Vì Tâm Phật đang dàn xếp mọi sự một cách hoàn toàn ổn thỏa với

cái Bất sinh, nên nó không cần biết đến sinh tử hay niết bàn. Từ vị trí

Bất sinh, thì sinh tử và niết bàn cũng chỉ là một mớ tư duy trống

rỗng. Nên ngay cả một người mới hôm nào vẫn ngụp lặn trong sinh

diệt, mà hôm nay nhận ra mình đã lầm, từ đó không còn đổi cái Tâm

Phật bất sinh thành ra ba độc (tham sân si) hay vướng vào sinh tử

niết bàn nữa, thì người ấy cũng sẽ an trú trong Tâm Phật bất sinh.

Khi ấy, lúc các yếu tố làm nên thân xác của mình đã đến thời tan rã,

họ cứ để cho nó tan rã, và chết không chút lưu luyến. Đây là một con

người mà đối với họ sinh tử là niết bàn, một con người tự tại trước

sống chết.

129



Bản lai 
diện mục

Cái được gọi là bản lai diện mục cũng không khác gì Tâm Phật bất

sinh. Cái mà bạn thừa hưởng của cha mẹ [1] từ lúc mới sinh chỉ là

Tâm Phật bất sinh, không gì khác. Đây là từ ngữ mà một bậc thầy

ngày xưa đã đặt ra cốt làm cho người học nhận ra rằng Tâm Phật

bất sinh chính là mặt mũi nguyên ủy của mình, hay bản lai diện

mục. Ngay danh từ cha hay mẹ cũng là những gì đặt cho cái đã sinh

ra. Con người thực chứng được Tâm Phật thì ở tận ngọn nguồn của

cha và mẹ, đó là lý do ta nói đến một cái “hiện hữu trước cả khi cha

và mẹ ra đời”. Cái đó không gì khác hơn là cái Bất sinh; bởi thế Tâm

Phật cũng chính là Bản lai diện mục của bạn…

130



Những lối vào

Bây giờ nói về Ba quy y thì: về Phật, chúng ta nương tựa một vị Phật

do mình chọn, về Pháp, ta nương tựa một pháp đặc biệt, về Tăng, ta

nương tựa một đoàn thể đặc biệt nào đó. Tất cả gì tôi nói cho mọi

người chỉ là Tâm Phật, vì lý do đó tôi không cần hạn cuộc vào một

tông phái nào cả. Mỗi tông phái lập thuyết một cách khác nhau để

dạy người, nhưng lý do duy nhất để thiết lập những giáo lý ấy là cốt

làm cho người ta trực nhận được cái họ có sẵn từ lúc cha mẹ sinh ra,

đó là Tâm Phật. Bởi thế, nói đến sự thiết lập những tông phái khác

nhau, thì vì tất cả đều là những lối vào Tâm Phật, nên ta gọi các tông

phái là những “lối vào giáo lý.”

Quý vị tăng sĩ từ khắp nơi tụ họp lại đây trong kỳ kiết thất này có lẽ

thuộc nhiều tông phái. Khi nghe tôi giảng, có những vị sẽ xác nhận lời

tôi nói đúng. Nhưng cũng có nhiều vị không đồng ý, và với những vị

ấy, miễn sao họ không thối thất đức tin, thì tôi chắc có một ngày nào

đó họ sẽ hiểu ra. Khi ngày ấy đến, chắc những vị ấy sẽ nhớ lại tôi, vậy

quý vị nên nghe kỹ những gì hôm nay tôi nói.

131



Thực hành 
là khó

Hiểu Bất sinh bằng tri thức thì chỉ là tư duy trống rỗng, không thể

nói người nào hiểu Bất sinh là đã thực chứng Bất sinh một cách triệt

để. Nói đúng ra, loại hiểu biết ấy thực vô giá trị, dù có đem giảng dạy

cho người khác họ cũng sẽ không nhận ra được Bất sinh. Và lý do họ

không nhận ra, là vì trước hết, chính bạn đã không để cho Tâm Phật

bất sinh chiếu sáng kỳ diệu vận hành liên tục trong bạn vào mọi thời,

mọi việc. Bản thân bạn không thực hành, mà chỉ dạy những gì bạn

biết bằng tri thức, thì không cách gì người khác sẽ nhận ra được Bất

sinh. Nếu bạn không thực chứng lời dạy của tôi, không thực hành,

không làm cho hiển lộ pháp ấy trong tâm bạn, mà chỉ giảng dạy cho

người khác những gì bạn biết bằng tri thức, thì người nghe không thể

nào hiểu được. Việc này cuối cùng chỉ đưa tới sự hủy báng Pháp. Bởi

thế, mặc dù thỉnh thoảng có xuất hiện vài người “chứng” được chút

đỉnh, nhưng chưa có ai hành theo chỗ chứng của mình trong mọi

công việc, ngay tại đây và bây giờ. Hiểu là chuyện dễ, hành mới là

khó.

Ngay cả trong số những người chấp nhận

lời tôi nói, có những người chỉ giảng dạy

Bất sinh ngoài lỗ miệng. Họ không thường

xuyên an trú Bất sinh, mà chỉ có một lý

giải về Bất sinh trên bình diện tri thức. 

132



Quạ và 
còng cọc

Bởi thế mà, với những môn sinh thường trú trong chùa tôi, khi họ

chưa mở được con Mắt tuệ, chưa có được con mắt thấy suốt tâm

người, thì tôi cấm họ không được giảng dạy. Giảng dạy như thế chỉ là

bắt chước hay nhại lại lời tôi. Như tục ngữ nói, khi con quạ cố bắt

chước con còng cọc, thì cái màu đen của nó có giống, nhưng lúc thả

vào nước, quạ lại không lội được như còng cọc. Cũng hệt như thế,

những người học theo cách nói của tôi có thể nói về Tâm Phật bất

sinh nơi lỗ miệng, nhưng vì con mắt Tuệ nơi họ chưa mở ra để thấy

được diệu dụng chiếu sáng của Tâm Phật, và do đó cũng không có con

mắt thấy suốt tâm người, nên khi bị người ta đặt câu hỏi, họ tự thấy

mình líu lưỡi, không thể trả lời trôi chảy được. Đấy chẳng khác nào

con quạ bị thả xuống nước không lội tung tăng được như còng cọc. Vì

thế tôi tuyệt đối cấm các môn sinh giảng dạy. Vì chưa chứng được

Bất sinh thì người ta chỉ đứng trên bình diện kiến văn giác tri (giới

hạn trong cái biết của sáu giác quan. ND), đổi Tâm Phật thành ra

những khái niệm. Đây gọi là vọng tưởng.

133



Để mặc kệ

Lý do người ta thường lầm lẫn tư tưởng (thoughts) với vọng tưởng

(delusions) là vì họ tưởng tượng tư tưởng hiện hữu ở dưới đáy rồi từ

đó trồi lên, nhưng tự nguyên ủy không có chất liệu nào dưới “đáy” từ

đó tư tưởng khởi lên cả. Ngược lại, bạn lưu giữ những gì đã thấy nghe,

rồi thỉnh thoảng, khi gặp hoàn cảnh, những ấn tượng về kinh nghiệm

đã qua phản chiếu trở lại một cách chi tiết. Vậy, khi những cái bóng

ấy được phản chiếu lại thì hãy để mặc kệ, đừng bám víu. Ngay cả khi

những tư tưởng xấu hiện ra cũng vẫn mặc kệ đừng quan tâm đến, thì

chúng sẽ phải tự động chấm dứt. Có phải lúc ấy cũng như chúng chưa

từng sinh khởi? Như thế thì sẽ không còn một tư tưởng xấu nào để

bạn hì hục xua đuổi, hoặc để bạn ray rứt vì đã dung túng.

Chính vì Tâm Phật có công năng chiếu sáng một cách kỳ diệu, nên

những ấn tượng quá khứ phản chiếu lại trong tâm, mà bạn lầm gán

cho chúng cái tên “vọng tưởng” trong khi chúng tuyệt đối chẳng có gì

là vọng. Vọng tưởng hay mê muội có nghĩa là cái khổ về nỗi tư tưởng

này làm mồi cho tư tưởng khác (tư niệm thực- ND). 

134



Để mặc kệ

Thật điên rồ khi tạo ra cái khổ mê muội này bằng cách đổi cái tâm

Phật quý báu của mình thành ra những “tơ tưởng” về điều này điều

nọ, nghiền ngẫm nhâm nhi về những chuyện không có giá trị gì. Tôi

chưa từng nghe thấy ai rốt cùng có thể thành đạt được cái gì nhờ tơ

tưởng kiểu đó cả, vậy sự suy nghĩ lung tung quả thực là hoàn toàn vô

ích, phải không? Việc chính yếu là luôn cẩn thận đừng khuấy động tư

tưởng lên, để rồi chuyển cái Tâm Phật bất sinh thành ra quỷ chiến

đấu, chúng sinh địa ngục, quỷ đói, súc sinh, và những thứ tương tự.

Nếu làm thế, thì trong trăm ngàn kiếp bạn sẽ không còn cơ hội nào

khác để được sinh làm người.

135



Vụ kiện

Tình cờ, liên hệ đến điều này tôi lại nhớ một chuyện tôi sẽ kể cho quý

vị nghe đây. Tôi có một ngôi chùa, Fumonji (Phật môn tự, do lãnh

chúa Matsuura Shigenobu thí chủ của Bankei xây năm 1685. Chùa

Phật môn hiện nay nằm ở vị trí khác. ND) ở Hirado thuộc tỉnh Hizen

(nay thuộc Nagasaki- ND). Năm ngoái, khi tôi giảng tại chùa ấy, có

những người từ những vùng cách đó ba bốn lý (khoảng chừng 8-

10km. ND) đến nghe. Lúc ấy trong vùng có hai chú cháu bất hòa đang

thưa kiện nhau. Người chú đã đệ đơn chính thức khiếu nại với quan

thẩm phán, cương quyết xin đưa nội vụ ra tòa, nhưng dù ngã ngũ ra

sao, thì cũng thật là khó xử. Ngay cả quan tòa cũng bị thúc bách phải

giải quyết vụ kiện, và quan đâm ra chán ngấy về toàn thể vụ này. Vụ

án đã kéo dài ba năm mà vẫn bế tắc. Hai chú cháu không nhìn mặt

nhau, dứt đường qua lại.

Một hôm người chú đến nghe tôi giảng, và dần dần tin tưởng vào

những gì ông đã nghe. Ông ta nói: “Thật thế, bấy lâu nay tôi không

ngờ mình đã đổi cái Tâm Phật thừa hưởng của cha mẹ thành a tu la,

địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ. 136



Vụ kiện

Thật không có một sự bất hiếu nào tệ hại hơn thế đối với cha mẹ

mình. Lại nữa, một đứa cháu trai là người cùng huyết thống chứ đâu

xa lạ gì. Thế mà chỉ vì dục vọng thấp kém, tôi đã vướng vào thói ích

kỷ, tham lam mà bẩm sinh tôi không có. Sao tôi lại để mọi sự đi đến

nông nỗi này – chú cháu hóa thành kẻ thù không đội trời chung, toan

đành lao mình vào sinh tử luân hồi mãi mãi, chết và tái sinh trong

ba ác đạo.” Sau khi nghe pháp ông ta không về nhà mà đi thẳng đến

quan thẩm phán, nói: “Tôi đã gây ra bao nhiêu phiền phức cho ngài

trong vụ thưa kiện của tôi. Xin thành thực cảm ơn những gì ngài đã

làm. Nhưng hôm nay lần đầu tiên đi nghe Hòa thượng Bankei giảng,

tôi đã nhận ra lỗi lầm. Vì quá ích kỷ nhỏ nhen, không kể tiếng đời

đàm tiếu, tôi đã đi thưa kiện chính cháu trai mình, không ngừng hối

thúc tòa án. Thật là lòng tôi chỉ tràn ngập hận thù, tán tận lương

tâm. Bây giờ khi nhận ra lỗi lầm của mình, tôi thật vô cùng xấu hổ.

Sau khi nghe Thượng tọa Bankei giảng, quả thực tôi đã được cứu

thoát, từ nay trở đi tôi xin bãi nại. Bởi thế tôi xin ngài cho tôi được

rút lui hồ sơ tố tụng.” Được lời như cởi tấm lòng, quan trả lại ngay

đơn kiện, và thốt lời thán phục: “Quả thực, đạo đức của ngài không

chỉ giới hạn trong đạo Phật, mà còn có thể dàn xếp êm thấm những

chuyện ngoài đời và cả đến việc nhà nước. Về phần ông cũng thế, thật

kỳ diệu thay ông đã ngộ được lời dạy của ngài mà tha thứ cho cháu

trai ông và hủy bỏ vụ kiện.” Với những lời ngợi khen ấy, quan tòa trả

lại đơn kiện cho ông ta.

137



Vụ kiện

Sau khi bỏ tờ đơn vào trong áo, người chú đi đến nhà cháu trai mà

ông không thèm nhìn mặt đã ba năm nay. Người cháu hết sức ngạc

nhiên, nghĩ quái lạ, đã ba năm nay chú đưa đơn kiện mình, dứt tình

chú cháu không hề qua lại, mà bây giờ lại đến thăm mình như thế.

Tại sao? Thật khó tưởng tượng, chắc phải có chuyện gì đây. Anh ta

nói: “Chào chú. Mời chú vào.” Trong khi người cháu đang tự hỏi

không biết chú sẽ nói gì, thì người chú lên tiếng: “Chú đến đây quả là

chuyện lạ lùng, nhưng chú phải nói điều này với cháu: Cháu là cháu

của chú, thế mà mặc dù đã già, chú vẫn cư xử thật trẻ con, đi khởi tố

cháu, để dứt hết tình bà con đã ba năm trời. Hôm nay sau khi nghe

bài giảng kỳ tuyệt của Thượng tọa Bankei, chú hết sức hổ thẹn về

hành vi của chú. Thật chú đã không biết xấu hổ với người ngoài. Bây

giờ chú hết sức hối hận, chú đến đây để xin lỗi cháu, vậy xin cháu

hãy tha thứ cho chú những điều quấy mà chú đã làm. Để chứng tỏ với

cháu từ nay chú không thưa kiện cháu nữa, chú đã đến quan để rút

đơn về cho cháu an tâm. Cháu hãy xem đây.” Nói xong ông lôi tờ đơn

trong áo ra. Người cháu nói: “Thật là kỳ diệu. Chính cháu mới có lỗi

vì cháu không biết kính trọng bề trên. Cháu đã phạm tội với trời đất,

cháu hết sức ăn năn. Cháu không còn cha mẹ, đáng lẽ phải nghe lời

chú mới phải đạo làm người. Dù chú dạy bảo gì đáng lẽ cháu cũng

phải vâng lời mới phải đạo, thế mà cháu lại chống đối để chú phải

đâm đơn kiện cháu ra tòa. Thật cháu đã hành xử không kể gì trời đất

Phật thánh. Cháu còn biết trốn vào đâu khi về suối vàng gặp cha

cháu. Xin chú tha lỗi cho cháu.
138



Vụ kiện

Đáng lẽ cháu đi đến xin chú tha thứ mới phải. Thế mà chú lại đích

thân đến đây, khiến cháu hổ thẹn biết chừng nào. Thật cháu xin đội

ơn chú.” Nói xong anh ta trào nước mắt khóc và tuyên bố: “Cháu

hoàn toàn có lỗi, thưa chú. Xin chú thứ tha.”

Người chú nói: “Không, không. Lỗi hoàn toàn ở chú, chính chú mới

phải xin lỗi cháu. Cháu còn trẻ, người trẻ thì thói thường là hung

hăng táo bạo bất kể tốt xấu thị phi, không cần biết đến dư luận. Thế

mà chú lại đi chống đối với cháu, cho cháu là một kẻ khả ố thực sự,

khiến cháu cũng tin chắc rằng chú đã tán tận lương tâm, cả hai chú

cháu suýt nữa thì phải đọa vào luân hồi vĩnh viễn không ngày giải

thoát, tội lỗi chất chồng! Thật chú hổ thẹn vô cùng khi nghĩ đến

chuyện ấy.”

Cả hai người ai cũng nhận lỗi về mình, và hàn gắn lại sự đổ vỡ từ ba

năm qua. Người chú ở lại nhà cháu khá lâu, được đãi đằng hậu hĩ

trước khi trở về nhà mình, và về sau, người cháu cũng y phục chỉnh tề

đi thăm ông chú. Từ đấy họ còn tử tế với nhau hơn cả trước khi xảy

ra vụ kiện. Chuyện như thế thực sự có thể xảy ra.

Những người chứng kiến sự hàn gắn giữa hai chú cháu rất ngạc

nhiên cảm động. Những người ở các tỉnh thành lân cận khi nghe

chuyện này, ai có đâm đơn kiện nhau cũng hồi tâm rút lại đơn khởi

tố. Kết quả là tôi được nghe có đến mười bảy hồ sơ kiện tụng đệ lên

tòa án đã được rút về.

139



Vụ kiện

Xét toàn thể vấn đề kiện tụng giữa hai chú cháu, ai cũng thấy thật là

bi đát khi cả hai bên vì ngã chấp mà đã trở nên mù lòa không biết

xấu hổ, không thấy được rằng mọi người đang khinh bỉ chê bai mình,

trở thành đề tài cho mọi cuộc đàm tiếu. Dĩ nhiên khi đấy là chuyện

kiện tụng của người nào khác thì bạn có thể bình luận phải quấy một

cách trôi chảy, nhưng khi chính bạn là người trong cuộc thì thật

không dễ gì! Vì dục vọng ích kỷ mà bạn gân cổ cãi cho được phần hơn

về mình, đổi cái tâm Phật quý báu thành ra tham lam và rơi vào cõi

ngạ quỷ – thật là việc làm bất hiếu nhất đối với cha mẹ đã sinh ra

mình.

Tôi nói chuyện này với hy vọng nó sẽ là một bài học cho tất cả quý vị.

Sự việc người chú đã hồi tâm sau khi nghe pháp cũng hoàn toàn do

cái diệu dụng của tâm Phật quý báu mà tất cả mọi người đều có một

cách bẩm sinh.

140



Vô

Một vị tăng đến tham vấn Sư, thưa: Con nhận công án Vô của

Triệu châu từ một thiền sư, và đã tham cứu nhiều năm nay rất

chuyên cần, tập trung toàn lực, không bao giờ để nó rời khỏi tâm

con dù trong lúc cử động tay chân, thế mà con vẫn chưa có thể

giải được công án. Hơn nữa, ngay cả khi con gắng sức đến độ lâm

bệnh một thời gian, cũng chẳng có gì xảy ra đáng nói. Rốt cuộc

con chỉ thành một người bệnh, và sau một năm tròn kiệt sức vì

bệnh, con đã bỏ tham công án ấy. Khi con chỉ để tâm như bầu trời

trống rỗng, con cảm thấy khá thoải mái cả thể xác lẫn tinh thần, và

dần dần phục hồi sức khỏe. Bây giờ, con không còn tham công án,

nhưng trong lúc con không nghĩ là mình đã giải được nó, con lại

thấy tâm con khá an ổn vì lúc nào cũng rỗng rang như bầu trời. Tuy

vậy, con rất muốn được nghe ngài chỉ giáo.

Sư dạy:

Dẹp công án Vô qua một bên và để tâm như bầu trời trống rỗng cũng

không tệ, vì ít nhất nó chứng tỏ bạn có năng lực tu tập. Nhưng đó

chưa phải là rốt ráo.
141



Vô

Vì bạn chưa chứng ngộ được Tâm Phật bất sinh, nên chưa thể dàn

xếp êm thấm những công việc hàng ngày. Khi đổi Tâm Phật thành ra

một cái gì “như bầu trời trống rỗng” là bạn đang làm lu mờ cái diệu

dụng chiếu sáng của Phật tâm, kết quả là bạn thiếu con mắt tuệ để

thấy suốt tâm người. Khi chưa mở con mắt tuệ để thấy suốt nhân

tâm, thì bạn vẫn còn là một người mù. Tại sao thế? Tôi chắc rằng

bạn hoàn toàn chưa thấy được tâm người khác.

Đương nhiên là vậy rồi. Hãy làm như tôi nói, xác chứng một cách

triệt để những gì tôi nói đây. Khi bạn chấp nhận những gì bạn đã

nghe, rồi thực chứng nó một cách thấu đáo, thì ngay tại chỗ, con mắt

thấy suốt tâm người sẽ xuất hiện, bạn sẽ không còn lầm lẫn về bất cứ

gì. Lúc ấy là lúc triệt ngộ về Pháp.

Thưa vâng, đúng như thế.

142



Quạ kêu quạ
quạ, sẻ kêu
chíp chíp
Sư bảo chúng:
Cũng như mọi ngày mỗi khi tôi ra giảng, hôm nay những con chim

quạ cũng kêu quà quạ, chim sẻ kêu chíp chíp, còn tôi thì không có gì

khác để nói. Nhưng khi quý vị thực sự nhận chân một tiếng Bất sinh

duy nhất, thì sẽ thấy mọi sự đều được dàn xếp êm thấm. (Bankei ngụ

ý rằng sự giảng giải về danh từ duy nhất này, “Bất sinh”, cũng dai

dẳng nơi Ngài như tiếng chiêm chiếp của sẻ và tiếng kêu của quạ –

ND)

Chứng cớ là, trong khi tất cả quý vị quay cả về một phía chỉ cốt nghe

tôi nói, tự hỏi lão Bankei sẽ nói cái gì, thì quý vị không cố tình nghe

hay không nghe tiếng quạ kêu, sẻ chiêm chiếp ngoài sân. Thế nhưng

khi chúng cất tiếng kêu là quý vị nhận ra ngay tiếng chim quạ, chim

sẻ. Không những quạ hay sẻ, mà tất cả mọi thứ tại đây, khi quý vị

nhìn nghe với cái Bất sinh, cũng đều đồng lúc phân biệt được rõ ràng

cái nào ra cái ấy, như tiếng chuông tiếng trống… Cái sự bạn phân biệt

được mọi thứ bạn thấy nghe như vậy một cách tự nhiên không cần

khởi lên một ý tưởng nào cả, chính là công năng chiếu sáng kỳ diệu

linh hoạt của Tâm Phật bất sinh. 143



Hai phần ba
với cái 
bất sinh

Nếu bạn chia ngày làm ba phần, bạn sẽ thấy rằng mọi hoạt động của

bạn từ sáng đến tối, hết hai phần trong đó được thu xếp bởi Bất sinh.

Thế mà không nhận ra điều ấy, bạn tưởng tượng mình làm việc toàn

nhờ ở tài khôn lanh và sự phân biệt – quả là một sai lầm nghiêm

trọng. Cái một phần ba (thời gian) còn lại, vì không thể trú trong Bất

sinh, bạn đổi Tâm Phật của mình thành ra tư tưởng, bám lấy những

gì bạn gặp, đến nỗi ngay trong đời này bạn cũng đang tạo ra những

tu la, súc sinh, quỷ đói, và khi đời bạn chấm dứt, bạn rơi thẳng vào

ba ác đạo. Tưởng rằng ba ác đạo này chỉ có sau khi bạn chết là lầm

to.

144



Tìm sự 
giác ngộ

Ráng sức tu hành, cố tọa thiền để được giác ngộ, đều sai. Không có gì

khác nhau giữa tâm của chư Phật với cái phật tâm nơi mỗi con

người. Mong cầu đạt giác ngộ là tạo ra một sự phân hai, thành ra có

người giác ngộ và chân lý được giác ngộ (năng chứng, sở chứng). Khi

còn đeo đẳng một chút nào cái ước muốn giác ngộ, thì lập tức đã giã

từ cái Bất sinh, đi ngược lại Tâm Phật. Cái tâm Phật mà bạn có từ

thuở sơ sinh ấy chỉ là một, không có hai hay ba.

145



Không có mê
và ngộ

Vậy, hãy hiểu rõ rằng, không có gì khởi lên từ bên trong. Điều chính

yếu là đừng vướng vào ngoại cảnh (tức là những gì có đối đãi, trong

tâm cũng như ngoài tâm, như giác quan và đối tượng, hay cả những

cảm giác phát sinh do ý xúc. ND) Cái gì không vướng vào thế giới

ngoại tại chính là Tâm Phật, và vì Tâm Phật chiếu sáng một cách kỳ

diệu, nên khi bạn an trú trong Tâm Phật bản nhiên, thì không có mê

hay ngộ. Khi an trú trong tâm bản nhiên ấy thì làm gì cũng là diệu

dụng của Tâm Phật bất sinh. Nhưng nếu bạn có một chút nào nôn

nóng muốn trở thành một con người siêu việt, thì ngay khi ấy, bạn đã

đi ngược lại cái Bất sinh và bỏ xa nó ngàn dặm. Trong Tâm Phật,

không có vui, buồn, giận…không bất cứ thứ gì, chỉ độc một Tâm Phật

chiếu diệu và phân biệt được mọi sự.

Tất cả quý vị đều tưởng mình mới là Phật

lần đầu tiên, song cái tâm Phật mà quý vị

có từ lúc cha mẹ mới sinh vốn đã bất sinh,

nên không có đầu cuối. Không thực có chút

gì gọi là vô minh dù chỉ một tơ tóc. 

Bởi thế, khi bạn phân biệt những sự vật bạn gặp phải trong thế giới

bên ngoài – như vui buồn giận hay bất cứ gì dưới mặt trời – thì đó là

công năng linh hoạt của Tâm Phật chiếu diệu ấy, cái Tâm Phật mà

bạn có từ khởi thủy. 146



Nước và băng
Vì cái Tâm Phật mỗi người sinh ra đã có vốn không do tạo tác mà

thành, nên nó không chứa đựng một chút mê lầm nào hết trọi. Bởi

thế, người nào bảo “tôi mê lầm, vì tôi là một con người không được

giác ngộ” là một người con hết sức bất hiếu vì đã phỉ báng cha mẹ

mình. Về cái Tâm Phật mà mỗi người có sẵn từ lúc cha mẹ mới sinh,

thì chư Phật quá khứ và những con người hiện tại đều có cùng bản

chất, không gì khác nhau. Việc ấy cũng như nước ở đại dương: Giữa

mùa đông, nước đông lại thành băng giá nên có những hình thù khác

nhau như vuông tròn, nhưng khi băng tan, thì tất cả chỉ là một thứ

nước biển. Khi bạn ngộ được bản chất bất sinh của Tâm Phật, thì đó

chính là nước như xưa nay nó vẫn là, và bạn có thể tha hồ thọc tay

vào đó. (Nghĩa là, khi cái tâm trở về nguyên trạng của nó – như băng

trở lại thành nước – thì nó trở nên lưu nhuận, trong suốt, không gì

ngăn bít dòng chảy tự do của nó. Bankei ví cái tâm bị “đông cứng”

thành những hình dạng đặc biệt cũng như nước đông lại thành băng

ở trong một bình chứa, khi tan ra thành nước trở lại thì có thể thọc

tay vào múc được. ND)
147



Chấm dứt 
tư tưởng

Vì trong Tâm Phật bất sinh chiếu sáng kỳ diệu ấy vốn không có một

chút thiên kiến nào, nên nó tha hồ thích ứng, mỗi khi gặp cảnh là

những tư tưởng lại ló ra. Nếu bạn không quan tâm đến chúng thì

không sao cả; nhưng nếu bạn vướng vào chúng và tiếp tục triển khai

những ý tưởng ấy thì bạn không thể dừng lại. Khi ấy bạn làm mờ cái

công năng chiếu diệu của tâm Phật và tạo nên si mê lầm lạc. Trái lại,

vì từ khởi thủy, Tâm Phật vẫn chiếu sáng kỳ diệu, sẵn sàng soi sáng

và phân biệt mọi thứ, nên khi bạn căm ghét những ý tưởng si mê đã

khởi lên ấy, và cố ngăn chặn chúng, thì bạn bị vướng vào công việc

ngăn chặn, tạo ra mâu thuẫn giữa người ngăn chặn (tức ý tưởng sau-

ND) và cái bị ngăn chặn (ý tưởng trước-ND). Nếu bạn cố dùng ý tưởng

để ngăn ý tưởng, thì sẽ không bao giờ đi đến cùng tận. Việc ấy cũng

như dùng máu rửa máu, dù bạn tẩy được lớp máu trước, vẫn còn lại

lớp máu sau.

148



Gương sáng
Vì tâm Phật vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu, nên nó ngàn vạn lần

sáng hơn một tấm gương, không có cái gì mà tâm ấy không nhận ra

và phân biệt được. Với một mặt gương, hình thể của vật nào vừa đi

qua trước mặt thì liền có bóng hiện ra. Gương không có ý định nhận

vào hay bỏ ra vật gì, cũng không định phản chiếu hay không phản

chiếu một cái bóng nào. Đấy là công năng của gương sáng. Vì không

có ví dụ nào tốt hơn nên chúng ta đành phải mượn tấm gương để ví

với diệu dụng chiếu sáng của Tâm Phật, kỳ thực Tâm Phật còn ngàn

vạn lần kỳ diệu hơn thế nữa.

Với công năng chiếu sáng kỳ diệu của tâm Phật, mọi đối tượng xuất

hiện trước mắt bạn đều được nhận ra và phân biệt rành rẽ, bạn

không cần phải làm bất cứ gì. Bởi thế mặc dù không cố ý, bạn vẫn

nhận ra trăm ngàn ấn tượng khác nhau qua hình sắc hoặc âm

thanh. Đấy là những vật thể có hình dáng. Nhưng ngay cả những thứ

vô hình, như những gì xảy ra trong tâm người, cũng được phản chiếu

rõ ràng. 

149



Gương sáng

Dù bạn gặp nhiều gương mặt khác nhau đủ loại, những tư tưởng

thiện hay ác của họ đều được phản chiếu nhờ tâm Phật chiếu sáng kỳ

diệu. Ví dụ trong chúng hội đang nghe pháp tại đây, nếu có người ho

lên, thì mặc dù bạn không cố ý lắng nghe, mà vừa khi có tiếng ho, bạn

có thể phân biệt ngay tiếng ho ấy là của đàn ông hay đàn bà, già hay

trẻ. Hoặc lấy ví dụ một người bạn đã hai mươi năm không gặp, nay

tình cờ gặp lại trên đường, tự nhiên những biến cố thuộc hai mươi

năm trước tuôn dậy rõ ràng trong ý thức. Việc này thật khác xa công

năng của tấm gương!

150



Lửa nóng

Cái sự bạn nhận ra và phân biệt được ngay lập tức, một cách tự

nhiên bất cứ gì bạn thấy và nghe, chính là công năng linh hoạt của

tâm Phật mà bạn có được một cách bẩm sinh từ lúc mới lọt lòng, cái

tâm Phật bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu.

Một ví dụ khác về công năng bẩm sinh của tâm Phật là: khi bạn đang

ngồi yên bỗng có ai dí vào tay một đóm lửa thì bạn giật mình, và tự

động rụt tay lại. Điều này cũng chứng tỏ cái tâm Phật chiếu sáng kỳ

diệu vốn bất sinh và dàn xếp một cách toàn hảo mọi sự. Ngược lại,

khi bạn nghĩ “vừa rồi là một đóm lửa” rồi nhận ra “lửa nóng” và tức

giận kẻ nào đã đốt bạn, thì chính bạn đã rơi vào lãnh vực của kinh

nghiệm phụ thuộc sau khi sự kiện đã xảy ra.

151



Hãy ngu đi
Tôi thường bảo những người đến học với tôi và những người thường

đến chùa: “hãy ngu đi”. Bởi vì bạn đã có công năng linh động của tâm

Phật chiếu sáng kỳ diệu, nên dù cho bạn dẹp bỏ trí phân biệt, bạn

cũng không phải là người ngu. Bởi vậy tất cả các bạn từ nay về sau

hãy ngu đi! Dẫu có ngu đần, khi đói bạn cũng biết xin cái gì để ăn,

khi khát bạn cũng biết xin ít nước trà để uống, lúc nóng bạn biết mặc

y phục mỏng, và lúc rét bạn cũng biết mặc thêm áo; bạn sẽ không

quên thứ gì liên hệ đến sự sống hằng ngày. Nhưng với những người

khôn lanh, thì chắc chắn có rất nhiều khuyết điểm. Cái mà tôi bảo

“ngu” ở đây chính là vượt trên những người khôn lanh ấy, những

người mà hầu hết thế gian đều rất kính nể. Thật cũng không hề hấn

gì khi làm một kẻ ngu như vậy!

Khi nghe đồn về người nào khôn lanh, tôi thường yêu cầu gặp họ.

Nhưng khi gặp được người ấy và có dịp nói chuyện với nhau, tôi có

cảm giác rằng dường như mọi người trên thế gian đều ca tụng những

chuyện điên rồ. Những người mà họ xem là khôn lanh trước hết đều bị

mờ mắt vì chính sự khôn lanh của họ. 152



Hãy ngu đi

Họ bóp méo tâm Phật và làm lu mờ diệu dụng chiếu sáng của nó, xem

người khác không ra gì, nói ngược lại bất cứ những gì người ta nói,

khinh thường và lăng nhục người khác. Dĩ nhiên vì những người bị họ

lăng nhục cũng có tâm Phật chiếu sáng, nên nổi giận và phản công

ngay, tuôn ra những lời nguyền rủa. Lý tưởng của con người chân

chính là tử tế với người ngu và giúp đỡ những người xấu ác. Được thế

gian công nhận là người tốt mới chính là điều làm cho sự sinh làm

người là đáng đồng tiền bát gạo. Có hay ho gì khi bạn được tiếng là

một con người khôn lanh mà xấu xa ác độc?

Bởi thế khi về nhà gặp lại những người quen biết, các bạn hãy làm sao

cho họ ngạc nhiên về mình như sau: “Không biết thằng cha này đã

nghe lão Bankei dạy những gì, mà bây giờ y còn ngu hơn trước!”

Cái ngu mà tôi nói đây không phải là cái ngu ngược lại với trí mà

chính là cái ngu vượt trên cả trí và ngu.

153



Hút thuốc
Tôi biết đây là điều ngày nào tôi cũng lặp lại: đừng vướng vào những

thói quen xấu. Thói quen xấu xảy ra khi các bạn bám lấy những gì

người khác làm. Những điều này trở thành thâm căn cố đế đến nỗi

bạn không thể xua đuổi chúng ra khỏi tâm mình, và cuối cùng trở

thành những thói tệ.

Ví dụ hút thuốc: Có ai mới sinh ra đã biết hút thuốc đâu? Quả là

không có. Khi trông thấy người khác hút, bạn bắt chước, rồi sự hút

thuốc của bạn dần dần ăn sâu, trở thành một thói quen xấu. Ngay cả

khi ở trước những nhân vật quan trọng, hoặc tại những nơi cấm hút

thuốc, bạn vẫn bị thúc bách phải hút, đấy là vì bạn đã vướng vào tệ

đoan quen phì phèo thuốc lá. Hơn nữa, khi khát nước mà bạn hút

thuốc cũng không thể đỡ khát, và khi đói, tôi cũng chưa nghe ai nói

nhờ hút thuốc mà no được. Tuy nhiên, một khi bạn đã vướng vào

bệnh ghiền thuốc thì nó trở thành một chuyện bạn không thể dứt

được mặc dù hoàn toàn vô ích. Từ một ví dụ này, các bạn có thể hiểu

mọi thói quen xấu khác. Bởi thế, dù trong những việc nhỏ nhặt cũng

nên tránh tạo những thói quen xấu và tự làm cho bạn mê lầm. 154



Không có gì
gọi là 
giác ngộ
Một vị tăng từ Sendai đến bảo: Tôi nhớ đâu đó có một thành ngữ

rằng: “Tâm bị lụy vì hình hài.” (một câu trong bài thơ danh tiếng

của thi sĩ Đào Tiềm, 371-427, nhan đề Quy khứ lai hề, Hãy trở về –

ND). Tôi mong sống hợp với tâm nguyên thủy vào mọi thời, nhưng

làm sao tu tập để được như thế? Xin Ngài chỉ giáo cho.

Trong tông phái tôi, không có hình thức chỉ giáo nào đặc biệt về pháp

tu, cũng không có phương pháp đặc biệt nào. Vì người ta không nhận

ra rằng ngay trong chính mình đã sẵn đủ cái tâm Phật mà họ có từ

thuở sơ sinh, nên họ mất hết tự do giải thoát và nói về chuyện muốn

sống hợp với tâm nguyên thủy. Khi bạn ngộ được rằng tâm Phật bạn

có từ cha mẹ sinh, vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu, thì tay chân

bạn vận hành thoải mái, và đấy là công năng của tâm Phật chiếu

sáng vốn bất sinh. Bằng chứng là, vì muốn nghe Bankei, bạn đã từ

Sendai lặn lội đến đây qua một đoạn đường dài. Nhưng khi bạn dừng

chỗ này chỗ kia dọc đường để nghỉ, thì không phải lúc nào bạn cũng

nghĩ đến Bankei.

Sư dạy: 

155



Không có gì gọi là giác ngộ

Ban ngày, bạn ngắm phong cảnh trên đường, và nếu có người cùng đi,

bạn nói chuyện với họ. Mặc dù trong lúc đi, bạn không nghĩ gì về cuộc

gặp gỡ với tôi, cuối cùng bạn vẫn đến chỗ tôi. Đây là ý nghĩa về tâm

Phật vốn bất sinh và dàn xếp mọi sự một cách êm đẹp.

Lại nữa, ở Sendai bạn thấy những con cò màu trắng và những con

quạ màu đen không cần ai nhuộm. Ở đây cũng vậy, mặc dù không cố

ý phân biệt, vừa khi thấy chúng xuất hiện, bạn biết ngay con trắng là

cò và con đen là quạ. Không cần dấy lên ý tưởng nào, tất cả điều đó

được dàn xếp một cách trơn tru phải thế không?

Khi ấy vị tăng hỏi: Tôi thấy không thể nào kiểm soát tất cả những

sân si dục vọng trong tôi. Tôi phải làm sao, xin Ngài chỉ giáo.

Sư trả lời: 

Cái ý tưởng muốn kiểm soát của bạn chính là một vọng tưởng, đổi

tâm Phật thành ra vọng tưởng. Vọng tưởng vốn không có thực chất

khi nó sinh khởi. Sự thật chúng chỉ là những cái bóng, những sự việc

bạn đã thấy và nghe khi gặp cơ hội lại trồi lên.

Vị tăng lại hỏi: Giác ngộ là gì?

Sư trả lời: 

Không có điều gì gọi là giác ngộ, đấy hoàn toàn là một đeo đuổi vô

ích. Hãy nhận ra một cách rốt ráo rằng tâm Phật mà bạn có từ cha

mẹ vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu – đó chính là giác ngộ. Không

nhận ra điều này là si mê. 

156



Không có gì gọi là giác ngộ

Vì tâm Phật nguyên ủy vốn bất sinh, nên nó vận hành không có

những ý tưởng về si mê hay mong cầu giác ngộ. Vừa khi có ước muốn

giác ngộ là bạn đã rời khỏi vị trí của Bất sinh và đi ngược lại với nó.

Vì tâm Phật là bất sinh, nó tuyệt nhiên không có tư tưởng gì cả. Tư

tưởng là nguồn gốc của vô minh. Khi hết tư tưởng thì vô minh cũng

diệt. Và khi bạn đã hết vô minh thì không cần gì nói đến mong muốn

đạt giác ngộ, phải vậy không?

157



An trú trong
tâm Phật
Một vị tăng hỏi: Con thường đọc kinh và tọa thiền, vì con cảm thấy

những việc này có công đức. Bây giờ con có nên dẹp hết vì vô ích

chăng?

Sư trả lời: 

Tọa thiền và xem kinh là việc tốt. Tọa thiền là việc mà tất cả tu sĩ

muốn uống nước từ nguồn Thích Ca đều phải thực hành không được

coi khinh. Bồ Đề Đạt Ma quay mặt vào vách, Đức Sơn dẹp kinh, Gutei

dơ lên một ngón tay, Lâm Tế hét…Mặc dù tất cả những pháp này

thay đổi tùy hoàn cảnh khác nhau và tùy cách dạy của mỗi bậc thầy,

song tất cả đều liên hệ đến việc bạn phải tự mình thực chứng cái tâm

Phật bất sinh duy nhất. (Bồ Đề Đạt Ma, vị sư Ấn vào thế kỷ thứ 6 đã

mang đạo thiền đến Trung quốc, được tôn là sơ tổ của đạo thiền

Trung Hoa. Tương truyền Ngài đã quay mặt vào vách thiền định suốt

9 năm tại chùa Thiếu Lâm thuộc tỉnh Hồ Nam ngày nay- Đức Sơn

Tuyên Giám, 782-865, là một vị tăng chuyên nghiên cứu kinh Kim

Cương, nhân trong lúc hành cước đi vào một hàng quán xin ăn điểm

tâm. 158



An trú trong tâm Phật

Bà già bán quán hỏi: trong kinh Kim Cương Phật dạy tâm quá khứ

tâm hiện tại tâm vị lai đều không thể nắm bắt, vậy ngài điểm cái tâm

nào. Đức Sơn không trả lời được, bèn đốt hết các luận giải ông đã làm

và về sau ngộ đạo. Chuty hay Gutei, tương truyền đã ngộ đạo nhờ bị

thầy chặt đứt một ngón tay- Lâm Tế Nghĩa Huyền mất năm 866, là

tổ sáng lập thiền phái Thiên Thai, nổi tiếng về sử dụng tiếng hét để

khai đạo -ND). Bạn không lầm tiếng chuông với tiếng trống, tiếng

chim sẻ với tiếng chim quạ, tất cả những âm thanh nghe qua, bạn đều

nhận ra và phân biệt từng thứ một không sót tiếng nào. Đấy chính là

cái tâm Phật chiếu sáng kỳ diệu đang lắng nghe, cái tâm Phật vốn

bất sinh. Những gì nói trong Lâm Tế ngữ lục và những gì tôi nói chỉ

là một thứ không có gì khác nhau. Vấn đề duy nhất là bạn có đức tin

hay không. Nếu bạn không thể an trú trong tâm Phật bất sinh mà

khuấy động lên đủ thứ tư tưởng nuối tiếc quá khứ, lo lắng về tương

lai, thì chính là bạn đang xoay vần biến hóa trong sinh tử mà không

tự biết. Bạn đã đổi tâm Phật thành ra những tư tưởng phù du, không

bao giờ có một giây phút an ổn.

Bây giờ bạn có thể tọa thiền đọc kinh, nhưng hãy an trú trong tâm

Phật mà bạn có, và thực chứng cái bất sinh. Nếu bạn tọa thiền hay

đọc kinh, với mục đích hay hy vọng tích lũy công đức, thì thế là bạn

đổi tâm Phật lấy công đức, đổi tâm Phật lấy tọa thiền và tụng kinh!

Thế đấy, nên điều bạn cần làm là nhận ra với niềm tin tưởng sâu xa

rằng, mọi sự tự nó được nhận chân và được phân biệt mà không cần

bạn phải để tâm suy nghĩ. Tất cả đấy là vì tâm Phật chiếu sáng kỳ

diệu vốn bất sinh, và thu xếp mọi sự một cách trôi chảy. 159



Khi tư tưởng
khởi lên

Một chú tiểu 14, 15 tuổi hỏi: Khi con tọa thiền, những tư tưởng lại

khởi lên. Con phải làm sao?

Sư trả lời: 

Phân biệt được và nhận ra được từng ý nghĩ khởi lên, đấy chính là

công năng linh hoạt của tâm Phật. Vì tâm Phật vốn bất sinh mà

cũng chiếu sáng kỳ diệu nữa, nên bất cứ gì được lưu giữ trong tâm

con bây giờ trồi lên. Trong tâm Phật không có một tư tưởng hay một

vật gì, bởi thế khi con không để mình vương vấn với chúng, tức là đã

phù hợp với tâm Phật bất sinh. Đừng lo cố xua đuổi chúng hay ngăn

chặn chúng.

160



Để cho mọi
sự tự xếp đặt
Sư chỉ giáo một vị tăng từ Tamba đến: 

Ông nghĩ rằng đã khó nhọc lặn lội từ xa đến đây, thì phải đạt giác

ngộ càng nhanh càng tốt, thái độ ấy chính là bị lòng ham muốn

thành Phật làm cho mê mờ. Mong muốn giác ngộ có vẻ là chuyện

hoàn toàn tốt đẹp đáng khen, nhưng kỳ thực là si mê. Với tôi, tôi

không bao giờ trích dẫn lời Phật tổ trong các kinh điển và ngữ lục.

Nếu bạn muốn biết vì sao, thì chính vì tôi có thể hoàn toàn được việc

bằng cách nhắm thẳng bản ngã của mỗi người, nên tôi chỉ nói với họ

về chuyện ấy.

Sự mong muốn thành Phật của bạn trước hết là điều vô ích. Bởi vì

tâm Phật bạn có từ sơ sinh vốn bất sinh và chiếu sáng kỳ diệu, nên

chưa cần suy nghĩ, mọi sự đã được nhận ra rõ ràng mà không cần

đến một thứ khôn lanh nào cả. Không cần bám vào những khái niệm

mê hay ngộ, hãy ở nguyên trong tình trạng ở đó tất cả mọi sự đều

được nhận ra và phân biệt rõ ràng. Hãy để cho mọi sự tự thu xếp lấy,

bất cứ gì xảy ra sẽ được giải quyết trôi chảy – dù bạn muốn hay

không.
161



Để cho mọi sự tự xếp đặt

Đấy chính là sự vận hành của tâm Phật và diệu dụng chiếu sáng linh

động của nó. Cũng như một tấm gương bóng loáng, không cần phát

sinh một ý tưởng nào cũng không cần ý thức, mà mỗi sự vật bên

ngoài đều được phản chiếu rõ rệt. Vì không hiểu điều này, các bạn cứ

tưởng chính mình dàn xếp mọi sự nhờ tài khôn lanh! Chính vì thế mà

các bạn vẫn bị mê mờ. Nếu bạn hiểu rõ rằng tư tưởng là do chính bạn

sản xuất khi vướng ngoại cảnh, và không chuyển tâm Phật của mình

thành ra một cái gì khác, thì đấy chính là căn bản của sự tu hành, và

đó cũng là ý nghĩa của điều tôi nói rằng tâm Phật là bất sinh, bản

năng nội tại chiếu sáng kỳ diệu nơi chúng ta.

162



Không 
thực chất
Một cư sĩ hỏi: Con rất đội ơn Ngài về giáo lý Bất sinh, nhưng con

nhận thấy rằng tư tưởng dễ dàng khởi lên do hậu quả những thói

xấu ăn sâu nơi con, và khi con bị những ý tưởng ấy đánh lạc hướng

thì con không thể nào nhận ra được cái Bất sinh một cách rõ rệt.

Làm sao con có thể tin tưởng hoàn toàn vào tâm Phật bất sinh?

Sư dạy: 

Khi cố ngăn tư tưởng đừng khởi lên, là bạn tạo một mâu thuẫn giữa

cái tâm ngăn và cái tâm bị ngăn, nên bạn sẽ không bao giờ có được

bình an. Chỉ cần tin rằng tự nguyên ủy, những ý tưởng vốn không

hiện hữu, chúng chỉ tạm thời khởi diệt tùy theo những gì bạn thấy và

nghe, tự chúng không có một thực chất nào.

163



Chó và gà

Một cư sĩ hỏi: Con nghe rằng những ý tưởng ngu si biến người ta

thành súc sinh, đi từ bóng tối vào bóng tối không thể thành Phật.

Tuy nhiên, khi một con thú không ý thức điều đó là đáng tiếc, thì

nó sẽ không nhận ra mình đang khổ. Vậy, phải chăng nó cũng hoàn

toàn thỏa mãn?

Sư dạy: 

Không đáng buồn sao, khi người ta chuyển cái tâm Phật và thân

Phật mà mọi người vốn có, thành ra nỗi khổ của một chúng sinh địa

ngục, mà lại còn không nhận ra điều ấy là bi đát như thế nào! Ví dụ,

bạn đuổi đánh một con chó vì hôm qua nó đã ăn trộm gà. Không

nhận thức được điều ấy, khi bị đánh đập nó kêu lên tru tréo. Súc sinh

không hiểu luật nhân quả nên phải tiếp tục đau khổ bất tận. Nhưng

con người thì do trí tuệ bẩm sinh, khi được gặp minh sư họ có thể dễ

dàng giác ngộ. Thật là điều kỳ diệu khi có cơ may được sinh làm thân

người, vì với thân ấy bạn có thể dễ dàng thành Phật. Đấy là một vấn

đề lớn ở ngay trước mắt bạn, đừng phí thì giờ!

164



Cày cuốc với
tâm Phật

Một nông phu hỏi: Con có tính dễ nổi nóng, vì con là một nông dân

vướng vào công việc cực nhọc, thật khó cho con nhận ra được Bất

Sinh. Làm sao con có thể sống phù hợp với tâm bất sinh?

Sư đáp: 

Ai cũng có sẵn tâm Phật bất sinh, bởi vậy không lý gì bây giờ lần đầu

tiên bạn mới sống phù hợp với tâm ấy! Làm công việc đồng áng của

bạn một cách chuyên nhất tâm ý, đó là thực hành tâm bất sinh. Khi

bạn đang làm việc với cái cuốc, bạn có thể vừa cuốc vừa nói chuyện

với một người nào, câu chuyện không làm trở ngại công việc, công việc

cũng không làm trở ngại câu chuyện. 

Ngay cả lúc bạn tức giận bạn vẫn có thể cuốc, nhưng vì giận dữ là cái

nhân xấu để thành một chúng sinh địa ngục nên công việc của bạn

biến thành một nỗi khó nhọc đau khổ. Khi bạn cày cuốc mà không

vướng vào giận dữ si mê, thì công việc sẽ trở thành nguồn vui và hóa

ra dễ dàng. Đây là Pháp hành về tâm Phật, Pháp hành về bất sinh

bất diệt.
165



Người 
lữ hành

Một vị tăng hỏi: Con đã nghe rằng những bậc thầy ngày xưa đã đạt

giác ngộ nhờ tu hành gian khổ, và những bậc thầy ngày nay cũng

phải trải qua đủ thứ gian nan mới đạt đến thực chứng. Con không

thể chấp nhận được quan niệm rằng một người như con, chưa giác

ngộ gì cả, cũng chưa tu hành gì ráo, mà lại có thể thực chứng được

tâm Phật bất sinh.

Sư bảo: 

Giả sử có một nhóm người lữ hành đi qua một dãy núi cao. Đến một

nơi không có nước uống, tất cả đều khát cháy cổ. Một người đi xuống

thung lũng xa để tìm nước. Sau khi khó nhọc tìm kiếm khắp nơi, cuối

cùng người ấy được một ít nước đem về cho bạn đồng hành uống. Có

phải những người này cũng có thể giải được cơn khát dù họ chẳng

cần nỗ lực không? Ngược lại những người ôm lòng hoài nghi không

chịu uống nước, thì sẽ không thể nào giải được cơn khát của mình. Vì

đã không gặp được người có tuệ nhãn, nên tôi mới đi lạc và làm

những nỗ lực gian khổ cho đến khi cuối cùng tôi khám phá ra được

Phật trong chính tâm tôi. 166



Cha mẹ
Một ni cô hỏi: Cha mẹ con đều còn sống. Làm sao con có thể giữ

tròn đạo hiếu với cha mẹ con?

Sư trả lời: 

Không có cách nào đặc biệt để tỏ lòng hiếu thảo; chỉ cần an trú trong

tâm Phật mà cô có từ cha mẹ sinh, đấy là chân chính thực hành đạo

hiếu, không làm được như vậy chính là bất hiếu.

167



Trở thành
“một cây” vô
minh
Sư bảo đại chúng: 

Từ khởi thủy lúc mới sinh ra, tất cả quý vị không ai có một thứ si mê

nào. Nhưng vì giáo dục xấu, quý vị đã chuyển cái tâm Phật bẩm sinh

thành ra một chúng sinh mê muội thượng hạng, bắt chước và thâu

nhận vào đủ loại si mê xung quanh mình, tập tành những thói hư tật

xấu đến nỗi cuối cùng trở thành “một cây” vô minh! Chính vì tâm

Phật có công năng kỳ diệu đang vận hành nên quý vị mới thâu thập

được đủ thứ hành vi mê muội ấy, khiến chúng trở thành bản chất thứ

hai của mình. Tuy nhiên khi nghe được giáo lý quý báu về tâm Phật

này, quý vị phát khởi niềm tin và quyết định không si mê nữa, thì liền

khi ấy quý vị đã an trú trong tâm Phật bất sinh như nguyên ủy. Như

thế thì, chính vì tâm Phật chiếu sáng kỳ diệu mà quý vị đã bị mê mờ;

và cũng vì tâm Phật chiếu sáng kỳ diệu mà quý vị được giác ngộ.

Chính vì quý vị không nhận ra sự quý báu của tâm Phật nên quý vị

xem những thứ si mê đang làm hại mình là vô cùng quý giá. Và quý

vị xem trọng những mê lầm này đến nỗi quý vị trở thành một cây vô

minh, vứt bỏ cuộc đời của mình! Có phải là điên rồ không?

168



Tâm Phật
sống động
Sư bảo đại chúng: 

khi đi là đi với tâm Phật; khi ngồi là ngồi với tâm Phật; khi đứng là

đứng với tâm Phật; khi ngủ là ngủ với tâm Phật; khi tỉnh giấc là tỉnh

giấc với tâm Phật; khi nói là nói với tâm Phật; khi im lặng là im lặng

với tâm Phật; khi ăn cơm là ăn với tâm Phật; khi uống trà là uống với

tâm Phật; khi mặc áo là mặc áo với tâm Phật. Vào mọi lúc, vị ấy an

trú liên tục trong tâm Phật, không có lúc nào là vị ấy không ở trong

tâm Phật. Vị ấy hành xử ung dung tùy theo hoàn cảnh, cứ để mọi sự

theo cách tự nhiên của chúng. Chỉ cốt là không làm những điều ác mà

chỉ làm những việc lành. Nhưng nếu bạn tự hào về những việc lành

của mình, bám víu vào đó và ghét cái xấu, thì thế là đi ngược với tâm

Phật. Tâm Phật không thiện cũng không ác, mà vận hành vượt ngoài

cả thiện ác. Đó không phải là tâm Phật sống động hay sao? Khi bạn

đã ngộ được điều này không còn một chút nghi ngờ nào cả, thì ngay

lúc ấy bạn sẽ mở được con mắt thấy suốt tâm người. Bởi thế mà tông

phái của tôi được mệnh danh là tông Mắt Sáng.

Với một người thực chứng tâm Phật một

cách rốt ráo vào mọi lúc, thì khi vị ấy đi

ngủ, cũng đi ngủ với tâm Phật; khi dậy là

dậy với tâm Phật; khi ở là ở với tâm Phật; 

169



Người 
cai rượu
Một cư sĩ hỏi: Con không nghi ngờ gì về

chuyện từ nguyên thủy vốn không có

những tư tưởng mê mờ; nhưng dòng tư

tưởng của con không bao giờ ngưng dầu

chỉ trong chốc lát, nên thật con không thể

nào thực chứng cái bất sinh.

“Khi bạn mới ra đời, chỉ có cái TÂM PHẬT BẤT SINH. Nhưng khi lớn

lên, bạn thu nhặt những thái độ ngu si bạn trông thấy quanh mình,

cho nên cùng với thời gian, bạn đâm ra mê mờ, và cái tâm mê mờ

được dịp lấn lướt. Từ khởi thủy, trong tự ngã bẩm sinh của bạn, tư

tưởng vốn không hiện hữu, bởi thế trong cái tâm được xác tín về Phật

tính bất sinh của nó, thì tư tưởng biến mất. Điều này cũng giống như

một người nghiện rượu bỗng dưng bị một trận khốn đốn vì rượu, phải

cai. Khi tình cờ anh ta được mời rượu, những ý tưởng muốn uống có

thể khởi lên, nhưng vì anh ta không uống nên cũng không bị say ói.

Mặc dù trong con người ấy cái tưởng thèm rượu còn khởi, nhưng nhờ

kiêng rượu nên cuối cùng vẫn không sao. Những ý tưởng mê mờ cũng

giống như thế. Khi bạn để yên cho nó khởi và diệt, không chạy theo nó

cũng không chống lại nó, thì khi ấ vọng tưởng tự nhiên biến mất vào

trong cái tâm bất sinh.

Sư bảo:

170



Đàn áp cũng
là mê muội
Một vị Tăng hỏi: Con nhận thấy không thể nào đàn áp tất cả phiền

não vọng tưởng của con. Con phải làm sao?

Sư đáp: 

Cố mà đàn áp vọng tưởng thì cũng là mê muội. Vọng tưởng nguyên ủy

vốn không hiện hữu, mà chỉ do chính bạn tạo ra vì phân biệt.

171



Ngay bây giờ
Một khách tăng đến hỏi: Trong bài giảng chiều hôm qua, Ngài dạy

rằng mọi người bẩm sinh đều có tâm Phật. Mặc dù rất đội ơn ngài

chỉ giáo, con vẫn thấy dường như là nếu người ta bẩm sinh đều có

tâm Phật thì vọng tưởng không thể sinh ra.

Sư bảo:

Ngay bây giờ, bạn có những vọng tưởng nào chỉ ra coi?

Tăng lễ bái lui ra.

172



Thức và ngủ
Một cư sĩ hỏi: Tôi cũng công nhận rằng chúng ta thấy và nghe

bằng cái BẤT SINH. Nhưng khi ta ngủ, dù có một người đứng sát

ngay bên cạnh, ta cũng không biết, bởi thế vào lúc đó dường như

ta đã mất cái công năng cốt yếu của BẤT SINH.

Sư bảo: 

Mất cái gì? Không mất gì cả. Chỉ có điều là bạn đang ngủ.

173



Sendai
Một vị Tăng từ Sendai đến hỏi: Làm thế nào con có thể thực chứng

cái tâm bản nhiên?

Sư đáp: 

Ngoài con người đang hỏi tôi lúc này ra, thì không có tâm bản nhiên

nào. Cái tâm bản nhiên ấy siêu việt tư duy mà phân biệt rõ ràng mọi

sự. Bằng cớ điều này là, nếu tôi hỏi bạn điều gì liên hệ đến nơi bạn ở,

có phải là bạn trả lời vanh vách không cần suy nghĩ hay không.

174



Chỗ ở của cái
bất sinh
Một khách tăng hỏi: Khi một người thực chứng bất sinh, thì sau khi

thân xác tứ đại tan rã, vị ấy có sinh trở lại hay không?

Sư đáp: 

Trong bất sinh hoàn toàn không có vấn đề có sinh trở lại hay không

sinh trở lại.

175



Buông xả

Một cư sĩ nói: Vài năm về trước, tôi hỏi Ngài phải làm sao để ngăn

vọng tưởng sinh khởi, và Ngài đã dạy tôi cứ để mặc chúng sinh

diệt tùy ý. Tôi vẫn làm theo lời khuyên của Ngài, nhưng tôi lại thấy

thật khó mà cứ để cho những vọng tưởng cứ khởi và diệt như vậy.

Sư bảo: 

Lý do bạn gặp khó khăn là vì tưởng rằng có một phương pháp đặc

biệt nào để phó mặc cho ý tưởng cứ khởi và diệt.

176



Như bạn 
vốn là
Sư bảo đại chúng: 

Tất cả quý vị nên nhận ra cái tâm Phật vận hành sống động này! Từ

nhiều trăm năm nay người ở Trung Hoa và Nhật Bản đã hiểu lầm

giáo lý Thiền, cố đạt giác ngộ bằng cách tọa thiền hoặc cố tìm cho ra

“con người thấy và nghe”, tất cả điều này là một sai lầm lớn. Tọa

thiền chỉ là một tên khác của tâm bản lai, nó có nghĩa là ngồi an tịnh

với một cái tâm an tịnh. Khi ngồi thiền bạn chỉ cần ngồi như bạn vẫn

ngồi; khi bạn thiền hành, thì bạn cứ tản bộ như bạn vẫn đi. Dù cho

miệng của bạn rộng lớn đủ để nuốt trọn cả trời đất, cũng không thể

nào diễn tả Phật Pháp bằng lời. Những người nói về Phật Pháp, phần

đông chỉ làm cho người ta lòa mắt.

Trong cái tâm mà bạn thừa hưởng của Cha Mẹ từ lúc mới sinh, không

có một chút mê lầm nào cả. Bởi thế, khi bạn quả quyết rằng “tôi mê

mờ vì tôi là một người sinh ra đã ngu dốt” thì thế là bạn đổ lỗi cho

cha mẹ mình một cách bất công. Chư Phật trong quá khứ với con

người trong hiện tại đều có đồng một tâm Phật duy nhất ấy, không có

khác gì nhau. 
177



Như bạn vốn là

Tôi sẽ lấy một ví dụ cho bạn hiểu: khi nước biển múc lên đổ vào

những bình chứa khác nhau, và gặp thời tiết nước đông lại, thì tùy

theo những bình chứa lớn nhỏ vuông tròn khác nhau mà nước đông

thành đá sẽ có những hình dạng khác nhau; nhưng khi băng tan thì

tất cả nước trở lại đồng là nước của biển cả. Vì không biết tâm Phật

vận hành sống động như thế, nên bạn nghĩ bạn sẽ thành Phật nhờ

tích lũy quả báo tu hành và giác ngộ. Bị rơi vào mê lầm, đi từ bóng tối

vào trong bóng tối, thật là bi đát phải không? Tôi không giảng dạy về

Phật giáo, nhưng khi nói chuyện tôi chỉ xử lý những ý tưởng sai lầm

nơi các bạn.”Trong cái tâm mà bạn thừa hưởng của Cha Mẹ từ lúc

mới sinh, không có một chút mê lầm nào cả. Bởi thế, khi bạn quả

quyết rằng “tôi mê mờ vì tôi là một người sinh ra đã ngu dốt” thì thế

là bạn đổ lỗi cho cha mẹ mình một cách bất công. Chư Phật trong quá

khứ với con người trong hiện tại đều có đồng một tâm Phật duy nhất

ấy, không có khác gì nhau. Tôi sẽ lấy một ví dụ cho bạn hiểu: khi

nước biển múc lên đổ vào những bình chứa khác nhau, và gặp thời

tiết nước đông lại, thì tùy theo những bình chứa lớn nhỏ vuông tròn

khác nhau mà nước đông thành đá sẽ có những hình dạng khác

nhau; nhưng khi băng tan thì tất cả nước trở lại đồng là nước của

biển cả. Vì không biết tâm Phật vận hành sống động như thế, nên bạn

nghĩ bạn sẽ thành Phật nhờ tích lũy quả báo tu hành và giác ngộ. Bị

rơi vào mê lầm, đi từ bóng tối vào trong bóng tối, thật là bi đát phải

không? Tôi không giảng dạy về Phật giáo, nhưng khi nói chuyện tôi

chỉ xử lý những ý tưởng sai lầm nơi các bạn.” 178



Không một
dấu vết
Một khách tăng hỏi: Con tu hành với mục đích là đạt giác ngộ. Ngài

nghĩ sao về vấn đề này?

Sư dạy: 

Giác ngộ chỉ có khi có si mê. Nhưng mọi người đều có bản chất giác

ngộ, nên một chút mê lầm cũng không hiện hữu. Thế thì bạn cần phải

đạt đến cái gì?

Sư dạy: 

Như Lai cứu độ hữu tình bằng cách “điên rồ” như thế đấy, không đến

không đi, mà vẫn như tính bạn bẩm sinh, không để cho tâm trở nên

mờ mịt – đấy chính là ý nghĩa của Như Lai. Và đấy cũng là đường lối

chư Tổ trong quá khứ.

Vị Tăng nói: Điều ấy tôi nghe thật điên rồ. Chính nhờ đạt giác ngộ

mà tất cả thánh hiền xưa kể từ sơ tổ Bồ Đề Đạt Ma, đã hoàn toàn

chứng đắc về Pháp.

179



Câu hỏi của
Kantaro
Một thời, Sư ở chùa Quan Âm trong vùng Kiyodani thuộc vùng

Kyta. Ông Lý trưởng làng lân cận tên là Kantaro thường đến học

đạo với Ngài. Mặc dù ông này thỉnh thoảng đặt ra những câu hỏi

hóc búa, sự trả lời sắc bén của Sư làm cho ông ta không thể nào

với tới.

Hai người đi đến chùa Quan Âm. Sư ra chào người bạn nhưng

không nói gì với Kantaro cả. Sau một lúc Kantaro phải mở miệng:

Thầy có khỏe không? 

Một ngày kia, Kantaro đi cùng với một người bạn đến thăm Sư.

Trên đường đi ông nói với bạn: Lúc nào tôi đến, Ngài cũng nói:

Kantaro anh đến đấy à? Hôm nay chắc chắn thế nào Ngài cũng hỏi

như vậy. Tôi định bụng khi nào Ngài nói câu đó thì tôi sẽ hỏi:

“Thằng cha ấy là ai nhỉ?”

Sư nói:  “Thằng cha ấy là ai nhỉ?”

Kantaro hoàn toàn kinh ngạc, và ngỏ lời xin lỗi.

180



Rosen

Vị tăng tên Rosen nói: Con hết sức băn khoăn về vấn đề cái chết,

chính đấy là lý do con thường xuyên đến gặp Ngài. Con nghĩ rằng

đối với một con người thì không có vấn đề nào quan trọng hơn là

cái chết.
Sư dạy: 

Cái tinh thần ấy chính là căn bản của sự học Phật. Nếu con giữ lấy

tinh thần đó không bao giờ lơi ra, thì chính là con sống hoàn toàn

phù hợp với đạo.

Tăng hỏi: Chứng thành Phật quả nghĩa là gì?

Sư trả lời: 

Hoàn toàn xác nhận những gì Thầy đã nói, tin tưởng vào đó không

nghi ngờ, thì con sẽ chứng thành Phật quả.

Một thời gian sau, vị tăng đến thưa: Mới đây con thấy tâm con rộng

lớn vô biên như bầu trời, không dính mắc vào đâu cả. “Chắc nó đây

rồi”. Con nghĩ thế, nhưng phản tỉnh lại con nhận ra rằng không nên

chần chờ ở đấy.

181



Rosen

Sư nói: 

Đó là tự con phân biệt. Hãy nhận ra cái gì trước khi phân biệt.

Lại vào một dịp khác Rosen nói: Con cảm thấy thật may mắn là thời

gian gần đây, sự quyết định của con trở nên hết sức mạnh mẽ.

Sư trả lời: 

Điều như thế đương nhiên thế nào cũng phải xảy đến.

Một lần, vị thầy dạy thiền tên Tairyo bảo Rosen: Ông có vẻ tu hành

nghiêm túc đấy, nhưng sao lúc nào ông cũng lặp đi lặp lại mãi một

chuyện ấy. (Có lẽ Rosen thường nhắc lại câu nói quen thuộc của

Bankei về cái bất sinh – ND). 

Rosen nói: Hoàn toàn không phải vậy; mà đấy là điều tôi nghe

không bao giờ chán.

Ngay lúc ấy, Sư đi ra và ngồi vào chỗ của Ngài. Sư nói: 

Bất cứ lúc nào bạn có dịp nghe việc này (tâm Phật bất sinh) đều rất

đáng nghe, không kể là bao nhiêu lần. Vậy đừng nghĩ rằng đó chỉ là

sự lặp đi lặp lại của cùng một chuyện. Khi bạn thấy cái gì là quý giá,

thì lúc nào nghe cũng là quý cả.

182



Tay cờ bạc

Ở Aboshi có một người tên là Hachirobey. Anh ta nói với Sư: Con

theo tịnh độ tông, con hoàn toàn nương tựa vào đức Như Lai A Di

Đà, và thường niệm Phật để được Ngài cứu độ.

Sư trả lời: 

Nếu cầu nguyện Phật cứu độ mà cứ chuyên đi khắp nơi cờ bạc và làm

đủ các việc ác như chú, thì đấy là lường gạt đức A Di Đà.

Những người hiện diện hết sức ngạc nhiên vì bấy giờ Hachirobey

quả là một bợm cờ bạc nổi tiếng.

183



Thần thông

Vào một dịp khác Hachirobey lại đến bảo: Ngày xưa các bậc thầy

làm đủ thứ thần thông. Ngài có thần thông không?

Sư hỏi: 

Những thần thông ấy là thứ gì vậy?

Hachirobey trả lời: Tổ khai sáng tịnh độ tông (Shiran Shònin) ở

Echigo bảo một người đứng bên này sông đưa ra một tờ giấy, trong

khi Ngài đứng bên kia bờ cầm quản bút viết lên được 6 chữ NAM

MÔ A DI ĐÀ PHẬT. Do việc này mà mãi đến nay người ta vẫn còn

kính cẩn nhắc câu chuyện “Một câu niệm Phật vượt qua sông”.

Sư cười lớn bảo:

Tưởng là gì, chứ như thứ việc mà anh nói đó, những người làm ảo

thuật còn có nhiều trò hay hơn nữa. Đem những chuyện như thế mà

so với chánh pháp của Phật thì chẳng khác nào chó mèo đem sánh

với người.
184



Một 
khách tăng
Vào một buổi tham kiến với Sư, có nhiều vị khách tăng đến trình

bày chỗ ngộ của mình. Tất cả mọi người đều nói, chỉ có một người

giữ im lặng. Sư bảo: Thế còn con thì sao?

Sư hỏi: Thế còn con thì sao?

Vị tăng trả lời: Về phần con, khi trời lạnh con mặc thêm áo, khi đói

con kiếm gì ăn, khi khát con uống ít nước nóng; ngoài ra không có

gì nữa.

Sư nói: 

Thế thì con hãy nói kiến giải của họ cho ta nghe.

Sư nói: 
Vậy, con có thể biết kiến giải của những người đang ở đây không?

Vị tăng trả lời: Đương nhiên là con biết được.

Vị tăng nói: Xin Ngài chỉ cho con kiến giải của con.

Sư nói: 

Tất cả những gì chúng ta vừa nói đều chứng tỏ kiến giải của con.

Vị tăng lễ bái lui ra.
185



Hữu và 
phi hữu

Một vị khách tăng tiến lên tuyên bố: Nó không ở trong hữu, không

ở trong phi hữu, mà cũng không phải tuyệt đối không có gì.

Sư hỏi: Ngay lúc này nó đang ở đâu?

Vị Tăng bối rối rút lui.

186



Tại sao chúng
ta sinh ra

Một cư sĩ hỏi: Bạch thầy! Nếu chúng ta sẵn có tâm Phật, thì tại sao

chúng ta không cứ là Phật đi, mà lại sinh ra làm gì để chịu đủ thứ

đau khổ?

Sư trả lời: 

Cái chuyện bạn sinh ra đời là do sơ suất của Cha Mẹ bạn.

187



Con người
thấy nghe

Một cư sĩ hỏi: Nhiều năm nay con tin vào giáo lý của các bậc cổ

đức, và cố trả lời công án “ai là con người thấy nghe”. Con phải tu

tập như thế nào để có thể tìm ra con người thấy nghe ấy? Con đã

tìm tòi nhưng cho đến nay vẫn chưa tìm ra nó.

Sư nói: 

Vì tông phái của tôi gọi là tông phái Phật tâm, nên con người thấy

nghe với cái tâm đi tìm con người thấy nghe chỉ là một. Nếu tìm bên

ngoài thì bạn không bao giờ gặp, dù có đi vòng quanh thế giới. Cái

tâm duy nhất bất sinh chính là con người ở trong mọi người, thấy

được hình ảnh bằng mắt, nghe tiếng bằng tai, và nói chung, khi xúc

chạm đối tượng 6 giác quan thì hiện rõ bất cứ gì nghe thấy cảm biết,

không một thứ gì ẩn giấu.

188



Người đàn bà
sợ sấm

Một người đàn bà đến hỏi: Con có tật sợ sấm một cách bất thường.

Mỗi khi nghe tiếng sấm, con cảm thấy khủng khiếp và vô cùng khổ

sở. Xin Ngài dạy cho con cách nào để chấm dứt sự sợ hãi này.

Sư nói: 

Khi bà mới sinh ra, không có một cảm giác sợ hãi gì về sự vật, mà chỉ

có tâm Phật bất sinh. Những nỗi sợ hãi đối với sự vật là những bóng

ma của tư tưởng được tạo ra sau khi bạn sinh ra. Sấm làm cho mưa

rơi có lợi ích cho loài người, đó không phải là một cái gì thù nghịch

với con người. Sở dĩ bà xem sấm sét đáng sợ là do những bóng ma tư

tưởng làm ra nỗi sợ ấy, chứ không do cái gì bên ngoài. Khi nghe sấm,

bà hãy tin tưởng tuyệt đối vào Phật tính ở trong tâm bà.

189



Đau buồn

Một người đàn bà hỏi Sư: Con rất đau khổ về cái chết của đứa con

nhỏ. Mỗi khi con thấy một đứa trẻ đồng tuổi với nó là con lại nhớ

nó, khi ấy đủ mọi ký ức tràn ngập tâm con và vọng tưởng cứ tiếp

diễn không ngừng. Xin Ngài chỉ dạy cho con.

Sư dạy: 

Khi bà nhớ lại mọi sự như vậy, đấy là một việc bà đang làm. Trong

cái tâm nguyên ủy, không có một dấu vết gì của vọng tưởng. Hãy tin

những gì tôi nói, rồi bà sẽ trở thành một con người giải thoát.

190



Bịt mắt

Một vị khách tăng hỏi: Tọa thiền có công đức gì không?

Sư nói: 

Tọa thiền là điều không nên coi thường, cũng không nên xem thường

việc tụng kinh, lễ bái. Tổ Đức Sơn dùng gậy, Thiên Thai dùng tiếng

hét, Gutei đưa ngón tay lên, Đạt Ma diện bích – Tất cả đều là những

phương tiện của các bậc thầy, những phương pháp đối phó với những

tình huống đặc biệt và đáp ứng những nhu cầu của từng cá nhân

trong cuộc. Ngay từ đầu đã không có những quy luật cố định. Nếu

bạn xem những phương tiện tạm thời ấy như những lời dạy bất di

dịch, thì cũng như bạn tự bịt mắt mình. Chỉ cần vững tin vào lời tôi

nói, giữ tâm hồn nhiên như lúc mới sinh không có những phân biệt

phù phiếm, hệt như khi mọi vật phản chiếu trong gương, thì khi đó

không có gì trên đời mà bạn không thâm nhập thông suốt. Đừng nghi

ngờ!

191



Mọi sự đều
được dàn xếp
trơn tru

Một vị tăng từ Tamba đến hỏi: ước nguyện chân thành của con

trong dịp này là chứng được giác ngộ và trở thành một con người

toàn hảo về mọi mặt. Xin Ngài chỉ giáo cho con.

Sư nói: 

Bạn đã lặn lội từ xa đến và có những ước nguyện đáng khen, nhưng

chúng toàn là vọng tưởng. Trong cái tâm nguyên ủy, không có vọng

tưởng cũng không có ước nguyện. Trong cái công năng chiếu sáng kỳ

diệu nội tâm, không hề có một ước nguyện nào cả, thế mà mọi sự vẫn

được dàn xếp trơn tru. Ngay cả cái việc muốn thành Phật liền bây giờ

cũng là một điều giả tạo. Chỉ cần nhận thức rằng mình đang tạo

những ước nguyện, rồi cứ sống tự nhiên, đừng vướng mắc bất cứ sự

gì, thì bản lai diện mục của bạn sẽ được hiển lộ.

192



Đi đâu

Một cư sĩ hỏi: Khi thành Phật rồi, ta sẽ đi đâu?

Sư trả lời: 

Nếu bạn thành Phật, không có nơi nào để đi cả. Khi đó bạn ở khắp cả

tam thiên đại thiên thế giới. Chỉ khi bạn trở thành loại chúng sinh

nào khác thì mới có nhiều chỗ khác nhau để đi.

193



Trái banh
bằng vàng
Có lần Sư bảo: 

Không giống như những bậc thầy khác ở khắp nơi, trong giáo lý tôi,

tôi không lập ra một mục tiêu đặc biệt nào như chứng đắc giác ngộ

hay tham cứu công án. Tôi cũng không dựa vào lời Phật và tổ. Tôi chỉ

thẳng vào sự việc, nên không có gì để bám lấy, và cũng vì vậy không

có người nào sẵn sàng chấp nhận những gì tôi giảng dạy. Trước hết,

những người thông minh và đa văn thì bị chướng ngại bởi chính sự

thông minh tính toán của họ, nên họ không thể chấp nhận lời tôi.

Ngược lại, có rất nhiều phụ nữ ngu dốt không biết đọc biết viết, lại

không có tài năng đặc biệt nào, và cũng không thể đẩy họ lên làm

thiền sư. Nhưng họ có được thực chứng và không vướng vào tri thức.

Sư lại thêm: 

Mặc dù vậy, dù không có ai chấp nhận hoàn toàn, giáo lý tôi giống

như một trái banh bằng vàng bị đập vỡ ra nhiều mảnh tung tóe khắp

nơi, để cho ai được một mảnh thì sẽ có được một mảnh giác ngộ, ai

được hai mảnh thì sẽ có được hai mảnh giác ngộ…, từng mảnh nhỏ,

nhưng không ai là không lợi lạc tùy theo chỗ chứng đắc của mình.
194



Suy nghĩ

Một cư sĩ hỏi: Tôi nghe nói Ngài có tha tâm thông. Vậy, ngay lúc

này tôi đang nghĩ gì?

Sư đáp: Ông đang nghĩ như vậy.

195



Phụ nữ

Một người đàn bà hỏi: Con nghe nói phụ nữ nghiệp nặng không thể

nào thành Phật, có đúng không?

Sư đáp: 

Bà trở thành phụ nữ từ hồi nào vậy?

Một phụ nữ khác nói: Vì đàn bà nghiệp nặng nên bị cấm không

được vào những ngôi chùa linh thiêng như núi Koya (ngôi chùa

chính của Mật tông do Kuai sáng lập vào năm 816, ngày nay là

quận Wakayama) và núi Hyei (trung tâm của tông Thiên thai thành

lập năm 788, núi này nằm phía đông bắc Kyoto. ND)”

Sư đáp: 

Ở Kamakura cũng có một ni viện không cho đàn ông vào.

196



Chiêm bao
của nhà buôn
Lúc Sư ở Long môn tự, có một cư sĩ bạn của Zenko (Eimyo Zenko,

1653-1716, vốn là một tăng sĩ phái Tào động ở Omy, theo học với

Bankei và cuối cùng là người thừa kế của môn đệ Bankei là

Sekimon. Zenko là trụ trì chùa Long môn đời thứ tư). Cư sĩ này từ

Omy đến chùa ở lại một thời gian. Sau lần tiếp kiến đầu tiên với Sư,

ông ta chấp nhận tinh yếu của giáo lý Ngài, và từ đó theo Ngài

nghe giảng.

Một lần khi sư đang tiếp khách, cư sĩ này tiến lên nói: Nhà tôi nằm

trong làng tên ấy, thuộc tỉnh Omy. Lúc đầu tôi là một hiệp sĩ tự

phát (Ronin), sau khi giành dụm được một số vàng bạc, tôi cho

người trong vùng vay tiền và thóc lúa để lấy lợi làm kế sinh nhai.

Nhưng hơn 10 năm về trước tôi đã giao hết việc cho con trai tôi,

xây một nhà nhập thất trong vườn và suốt ngày chỉ tọa thiền và

tụng kinh. Tôi cũng tham học với nhiều thiền sư, nhất tâm tu hành,

có Zenko làm chứng.

197



Chiêm bao của nhà buôn

Thế mà đêm qua, tôi chiêm bao thấy mình đang ở nhà tụng Kinh tại

bàn Phật trong gia đình. Ngay khi đó, một khách hàng vay lúa đến

trả tiền lời, người này và con trai tôi khởi sự tính toán. Trong lúc

tụng kinh, tôi nhận ra họ tính sai, và vừa nhắc họ thì tôi tỉnh mộng.

Khi nghĩ lại điều này, tôi nhận ra rằng gốc rễ của nghiệp quả thật

sâu xa, khó phá hủy. Tôi phải thực hành pháp môn gì để hủy diệt

tội lỗi căn bản của mình?

Vị cư sĩ nói xong tuôn trào nước mắt, khiến mọi người có mặt đều

xúc động.

Sư nói:

Đó là một giấc mộng tốt hay xấu?

Người cư sĩ đáp: Quá xấu. Chính vì chuyện tu hành mà tôi đã bỏ

hết công việc thương mại hơn 20 năm về trước để sống hợp nhất

với Phật pháp trong hoàn cảnh trong sạch thanh tịnh, xa hẳn

những phiền toái của đời sống thế tục. Đấy là những điều tôi mong

thấy trong chiêm bao. Thế mà dường như những gì tôi nằm mơ

chứng tỏ những bận tâm cũ về tiền bạc đã ăn sâu vào tàng thức

tôi. Điều này làm tôi rất buồn khổ.

Sư nói:

Đấy là điều mà người ta gọi là bị ám vì một giấc chiêm bao.

Cư sĩ đứng lên đảnh lễ Sư và tuyên bố: Hôm nay lần đầu tiên tôi đã

được giải thoát khỏi vô số kiếp sinh tử! Nói xong ông sung sướng

lui ra.

198



Không sao cả

Một cư sĩ nói: Một đôi khi tôi giật bắn mình khi thình lình nghe tiếng

động, chẳng hạn tiếng sấm. Có phải vì tôi thiếu tự chủ hay không?

Làm sao để dù bất cứ gì xảy ra tôi cũng không giật mình?

Sư nói: 

Nếu bạn giật mình, cũng không sao cả, cứ việc giật mình. Khi cố

chống lại nó thì bạn chỉ tạo thêm mâu thuẫn.

199



Dùng ba tấc

Một vị tăng hỏi: Đức Sơn thì có gậy, Lâm Tế có tiếng hét – tất cả

các bậc thầy ngày xưa đều sử dụng gậy và tiếng hét, tại sao Ngài

không sử dụng gì cả?

Sư nói: 

Đức Sơn và Lâm Tế biết cách sử dụng gậy và tiếng hét, còn tôi thì biết

cách sử dụng ba tấc lưỡi.

200



Công án

Một vị tăng hỏi: Những bậc thầy ngày trước như là Engo và Daie sử

dụng công án để dạy môn đệ. Tại sao Ngài không dùng công án?

Sư nói: 

Một vị tăng hỏi: Những bậc thầy ngày trước như là Engo và Daie sử

dụng công án để dạy môn đệ. Tại sao Ngài không dùng công án?

(Quả thực, sự tham công án chỉ phát triển vào các thời đại về sau.

Đa số thiền sư đời Đường 618-906 và Ngũ Đại 907-960, không sử

dụng công án. Đây có thể nói là thời hoàng kim của Thiền Trung

Quốc.)

201



Nghi lớn

Một vị Tăng hỏi: Người xưa tuyên bố nghi lớn ngộ lớn (đại nghi đại

ngộ). Tại sao Ngài không sử dụng cái nghi lớn của các bậc Thầy

xưa?

Sư đáp: 

Về ý nghĩa của nghi lớn là như sau: ngày xưa khi Nam Nhạc Hoài

Nhượng đến thăm Lục tổ, tổ hỏi, vật gì đến đó? Nam Nhạc hoàn toàn

bối rối, thắc mắc về vấn đề này đến 8 năm, và cuối cùng đã trả lời:

nói là một vật thì không trúng. Đây mới thực sự là đại nghi đại ngộ.

Ví dụ khi một vị tăng mất chiếc y ca sa độc nhất, ông ta đi tìm khắp

nơi không lúc nào khỏi nghĩ đến nó – đấy là nghi thực sự! Người ngày

nay cứ khơi lên hoài nghi chỉ vì họ bảo những bậc thầy ngày xưa

cũng làm như vậy; bởi thế họ chỉ phát sinh được một thứ hoài nghi

bắt chước. Vì sự hoài nghi này không chân thật, nên họ sẽ không có

ngày nào ngộ. Việc ấy cũng như thể là họ đi tìm khắp nơi tưởng mình

mất một cái gì mà thực sự chưa từng bị mất.

202



Đây có phải là
Phật không

Khi Sư ở Chùa Gyokuryùj tại tỉnh Mino, một cư sĩ tiến lên hét một

tiếng và hỏi: Đây có phải là Phật không?

Sư cầm cái quạt dí vào đầu anh ta mà hỏi: 

Ngươi có biết đây là cái gì không?

Cư sĩ trả lời: Đây là Phật.

Ngài lại lấy cái quạt dí vào má cư sĩ mà nói: 

Ngươi chỉ biết cái danh từ Phật!

Hoàn toàn ngạc nhiên người kia rút lui.

203



Cư sĩ Chòzen

Ông ta là một cư sĩ nổi danh, thường đến thăm Sư, nhưng Sư chưa

bao giờ thử kiến giải của ông ta mặc dù họ biết nhau đã khá lâu.

Một lần khi Sư ở chùa Jizòji tại Kyoto, Chòzen đến thăm Ngài, và

trong cuộc viếng thăm ấy Sư đã hỏi: Này Chòzen, ông tu tập như

thế nào?

Sư nói:

Sư đã hỏi: Này Chòzen, ông tu tập như thế nào?
Chòzen trả lời: Tôi đã hoàn tất việc tu tập của tôi khá lạ lùng như

sau: tôi tha hồ ăn thịt cá, uống rượu, cờ bạc, đi ngủ rồi thức dậy –

thế giới của tôi thật tự do thoải mái, không chút gì gò bó.

Có lẽ ông không nghe, nhưng tôi cũng nói cho ông về kiểu thiền

của tôi.
Rồi Ngài chỉ giáo cho Chòzen. Nghe xong ông ta im lặng rút lui.

Soboku vị tăng ở cùng phòng với ông thuật lại rằng suốt đêm đó

ông ta có vẻ xao xuyến không ngủ được.

Vào lúc ấy thiền sư Bokuo đến nhận chức vị trụ trì tại ngôi chùa

trung ương (tức là chùa Myosinji. Umpo và các đệ tử của ông là

Bokuo và Bankei là thành viên của phái Myosinji, do thiền sư Toyo

Eicho sáng lập từ thế kỷ thứ 15.

Chòzen là cha của tu sĩ Jiton ở chùa

Kanzanji tại Osaka, trước kia là một lý

trưởng, bấy giờ về hưu và theo học thiền

đã lâu. 

204



Cư sĩ Chòzen

Chùa này được các vị nói trên luân phiên trụ trì mỗi năm). Sư ra đi

sáng sớm để đón tiếp. Vừa khi Soboku và Chòzen đi ra cửa để đón

chào, Sư đi thẳng vào phương trượng ngồi xuống. Chòzen liền đến

trước Sư đảnh lễ 3 lạy.
Sư chắp tay nói: 

Tôi nhận cái lạy phát nguyện suốt đời tuân giữ trai giới. Đây là điều

mà một người đã quy y Pháp cần phải theo.

Một lần nữa Chòzen lại đảnh lễ Sư 3 lạy.

Sư nói: 

Tôi nhận cái lạy phát nguyện chừa bỏ uống rượu. Đây cũng chính là

giới luật đức Phật đã chế.

Chòzen thưa: Thầy Reigan luôn luôn ca tụng Ngài là một vị thầy có

tuệ nhãn, nhưng con không tin. Con tưởng chỉ có những người xưa

mới được như thế, chứ con không ngờ trong các bậc thầy ngày nay

lại có thể có người đã đắc tuệ nhãn. Bây giờ con mới thấy con đã

sai lầm, khi gặp được dịp may chưa từng có.

Vừa nói ông vừa khóc và từ đó ông trở thành đồ đệ của Sư.

Ít lâu sau đó, khi Sư lại ghé đến Chùa Kansanji, vị tăng Jiton cùng

Chòzen đến thăm Ngài. Jiton nói: Nhờ Ngài chỉ giáo mà Chòzen đã

thành một người hoàn toàn giải thoát trong tất cả hoạt động hàng

ngày của ông ta.

Sư nói: 

Mọi người đều đặt cao giá trị giác ngộ, nhưng Chòzen khá may mắn

là đã bỏ chuyện giác ngộ mà trở thành một con người hoàn toàn giải

thoát.
205



Đây có phải là
Phật không

Khi Sư ở Chùa Gyokuryùj tại tỉnh Mino, một cư sĩ tiến lên hét một

tiếng và hỏi: Đây có phải là Phật không?

Sư cầm cái quạt dí vào đầu anh ta mà hỏi: 

Ngươi có biết đây là cái gì không?

Cư sĩ trả lời: Đây là Phật.

Ngài lại lấy cái quạt dí vào má cư sĩ mà nói: 

Ngươi chỉ biết cái danh từ Phật!

Hoàn toàn ngạc nhiên người kia rút lui.

206



Nỗi băn
khoăn của
người thợ đúc
Một người cư sĩ hỏi: Con làm nghề thợ đúc để kiếm ăn. Mỗi khi con

đúc ấm chén thì 10 cái lủng hết 8, thế nhưng con vá lại rồi đem

bán, lại nói chúng hoàn toàn tốt. Điều này làm cho con rất ray rứt.

Đây có phải là tội lỗi không?

Sư hỏi: Có phải ông là người duy nhất làm chuyện ấy không?
Ông ta trả lời: Dạ không! Tất cả thợ đúc đều làm y như vậy.

Sư hỏi: Ông bán hàng về đêm à?
Người ấy trả lời: Thưa thầy con bán giữa ban ngày ban mặt.

Sư nói: 

Sư nói: Những người mua hàng của ông vẫn mở con mắt ra mà mua.

Nếu ông bán hàng về đêm để lừa người ta, của xấu bảo là của tốt, thì

mới là tội lỗi. Nhưng vì việc mua bán xảy ra giữa thanh thiên bạch

nhật, những người mua đáng lẽ biết đồ xấu thì không nên mua. Ông

không cần phải tự bắt tội mình về việc ấy.

207



Thầy trụ trì
tức giận

Vị trụ trì đầy phẫn uất bảo hội chúng của ông: Ta nghe lão Bankei

ấy là một kẻ thất học. Ta sẽ đến nêu một lời chất vấn cho ông ta

phải câm miệng. Nói xong, một ngày kia vị trụ trì đi đến Sư. Ông

đứng cuối giảng đường trong lúc Sư đang giảng và la lên: Tất cả

mọi người nơi đây ai cũng chấp nhận và tin lời ông. Nhưng một

người tầm cỡ như tôi không thể chấp nhận những gì ông nói. Khi

một người không chấp nhận lời nói của ông, thì làm sao ông cứu độ

người ấy?

Trong một kỳ kiết thất vào mùa đông ở

chùa Sanyùji tại Bizen (một tỉnh ngày xưa,

bây giờ thuộc vùng Okayama. ND.), cư sĩ

và tăng sĩ ở Bizen và Bitchù tụ họp rất

đông vào những ngày Sư ra giảng pháp.
Trong vùng lân cận ở Bitchù có ngôi chùa lớn thuộc tông Pháp hoa

(Nhật liên tông), vị trụ trì là một học giả đa văn được các cư sĩ

trong vùng rất kính nể. Bấy giờ tất cả những cư sĩ này đều đi đến

Sư để nghe pháp.

Sư đưa quạt lên nói: Mời lên đây!

Sư nói: Lại gần hơn chút nữa!

Sư nói: Thật là ông đã khéo chấp nhận tất cả những lời tôi nói!

Vị trụ trì bước lên.

Vị trụ trì bước thêm vài bước.

Vị trụ trì hổ thẹn rút lui không nói gì.

208



Khi tôi mới
bắt đầu cuộc
tìm kiếm
Một lần Sư bảo:

Khi khởi sự đi tìm giác ngộ, tôi không thể tìm được một bậc thầy tốt,

nên hậu quả là tôi trải qua đủ thứ khổ hạnh, đổ hết máu trong tim

tôi ra. Một đôi khi tôi bỏ tất cả mọi người mà đi sống độc cư trong

rừng núi; khi thì tôi chế ra một cái mùng bằng giấy ngồi vào trong để

hành thiền; khi thì tôi đóng hết cửa sổ mà thiền định trong phòng tối.

Tôi không cho phép mình nằm xuống nghỉ mà ngồi kiết già cho đến

khi hai bắp vế tôi sưng vù đau đớn, dấu vết những cơn đau vẫn còn

nơi tôi mãi. Đồng thời mỗi khi tình cờ nghe có một thiền sư sắp đến

nơi nào đó thì tôi liền đi ngay đến gặp ông ta. Tôi đã sống nhiều năm

như thế, và có thể nói là trong xứ Nhật bản này ít có nơi nào mà tôi

chưa đặt chân đến. Giai do là vì tôi không gặp được bậc thầy đã giác

ngộ. Khi tôi đạt ngộ, tôi mới có thể tìm thấy an ổn, và lần đầu tiên tôi

nhận ra rằng trong bao nhiêu năm tôi đã phấn đấu một cách vô ích.

Tôi muốn bảo với tất cả quý vị rằng không cần phấn đấu, quý vị vẫn

có thể đạt được toàn giác ngay tại chỗ; thế nhưng quý vị sẽ không tin

tôi, bởi vì quý vị chưa thực sự nghiêm túc học Pháp.

209



Khác nhau
trời vực
Vào một dịp khác, Sư bảo: 

Về cái chân lý mà tôi đã tìm ra năm tôi 26 tuổi khi nhập thất trong

làng Nonaka – chân lý mà tôi đã tìm đến thiền sư Dosha để được ấn

chứng – cái thấy lúc ấy với bây giờ không có chút gì khác nhau. Tuy

nhiên, nói về sự thâm nhập Phật pháp với pháp nhãn hoàn toàn

trong sáng và giải thoát tuyệt đối, thì từ ngày tôi gặp Dosha đến nay

thực khác nhau một trời một vực. Tất cả quý vị hãy tin rằng điều này

có thể xảy ra, và hãy đợi đến cái ngày quý vị hoàn toàn chứng được

pháp nhãn.

Sư trả lời: 

Đương nhiên là cần một số lượng thời gian. Khi đã phát sinh con mắt

Pháp trong suốt không chút tì vết (pháp nhãn ly trần vô cấu) là bạn

đã chứng ngộ một cách toàn vẹn. Và việc chứng ngộ của bạn tùy

thuộc vào sự tu tập một cách nghiêm túc và nhất tâm.

Có người hỏi: Có phải pháp nhãn hoàn toàn trong sáng cần phải có

thời gian mới chứng được? Người ta chứng pháp nhãn ngay lập tức

có được không?

210



Hãy coi
chừng nơi
bạn đi

Sư đã bảo tôi: 

Nếu ông muốn chân lý, ông phải làm như tôi nói. Những người học

đạo trước hết phải cẩn thận xem chừng mình đang đi ở đâu. Ví dụ,

nếu một người muốn đi Edo và được người ta chỉ cho phải đi về phía

đông. Nếu anh ta đi đúng hướng thì cứ mỗi dặm đường là tiến gần

đến đích một dặm; nhưng nếu anh ta lầm đi sang phía tây, thì càng

đi nhanh càng xa với mục tiêu của mình.

Khi tôi (tức Sonin đệ tử thừa kế của Bankei) mới gặp Sư lần đầu, tôi

thọ giáo với Ngài nhưng vì không có được sự thấu hiểu sâu xa, tôi

đã nói: Những gì thầy dạy là cảnh giới của bậc thầy. Nhưng với một

kẻ như con chưa từng chứng ngộ, con nghĩ rằng thật khó mà với

tới cảnh giới bậc thầy.

211



Bằng chứng

Có lần tôi hỏi Sư: Trong việc học đạo, có cần đọc kinh Phật và ngữ

lục của các vị tổ không?

Sư trả lời: 

Cũng còn tùy. Nếu ông đọc kinh điển và ngữ lục mà ông hoàn toàn lệ

thuộc vào những nguyên tắc trong đó, tức là ông tự bịt mắt mình lại.

Ngược lại, khi ông đủ trình độ để bất chấp nguyên tắc mà đọc những

thứ ấy, thì ông sẽ tìm ra bằng cứ cho sự chứng ngộ của mình.

212



Chiêm bao của nhà buôn

Thế mà đêm qua, tôi chiêm bao thấy mình đang ở nhà tụng Kinh tại

bàn Phật trong gia đình. Ngay khi đó, một khách hàng vay lúa đến

trả tiền lời, người này và con trai tôi khởi sự tính toán. Trong lúc

tụng kinh, tôi nhận ra họ tính sai, và vừa nhắc họ thì tôi tỉnh mộng.

Khi nghĩ lại điều này, tôi nhận ra rằng gốc rễ của nghiệp quả thật

sâu xa, khó phá hủy. Tôi phải thực hành pháp môn gì để hủy diệt

tội lỗi căn bản của mình?

Vị cư sĩ nói xong tuôn trào nước mắt, khiến mọi người có mặt đều

xúc động.

Sư nói:

Đó là một giấc mộng tốt hay xấu?

Người cư sĩ đáp: Quá xấu. Chính vì chuyện tu hành mà tôi đã bỏ

hết công việc thương mại hơn 20 năm về trước để sống hợp nhất

với Phật pháp trong hoàn cảnh trong sạch thanh tịnh, xa hẳn

những phiền toái của đời sống thế tục. Đấy là những điều tôi mong

thấy trong chiêm bao. Thế mà dường như những gì tôi nằm mơ

chứng tỏ những bận tâm cũ về tiền bạc đã ăn sâu vào tàng thức

tôi. Điều này làm tôi rất buồn khổ.

Sư nói:

Đấy là điều mà người ta gọi là bị ám vì một giấc chiêm bao.

Cư sĩ đứng lên đảnh lễ Sư và tuyên bố: Hôm nay lần đầu tiên tôi đã

được giải thoát khỏi vô số kiếp sinh tử! Nói xong ông sung sướng

lui ra.

213



Chân thật
chấp nhận
Một lần tôi hỏi Sư: Con luôn luôn bị khổ vì những thói quen xấu.

Con có thể chấm dứt chúng bằng cách luôn luôn đề phòng hay

không?

Sư hỏi:

Nếu ông nhận ra rằng từ khởi thủy, không có thói quen xấu, thì có gì

để chấm dứt?

Tôi trả lời: Con công nhận rằng khởi thủy không có thói quen xấu,

con không nghi ngờ gì về điều ấy. Nhưng thỉnh thoảng những thói

quen xấu của con lại xuất hiện, và khi con đề phòng chúng thì

chúng không xuất hiện. Bởi thế mặc dù con hoàn toàn công nhận

sự thật là, từ đầu thói xấu không hiện hữu, nhưng riêng về chuyện

tu hành hằng ngày của con, thì có phải tốt nhất nên đề phòng?

Sư nói: Đó không phải là chân thật công nhận.

Bây giờ từ khi khắc cốt ghi tâm những lời dạy từ bi của bậc thầy,

tôi đã thực chứng một cách rốt ráo thực tướng của chân lý.

214



Bệnh cũ 
của tôi

Sư hỏi: Một khi ông lành mạnh trở lại thì thế nào?

Vào một dịp khác tôi hỏi: Từ lúc mới sinh, con đã bị những cơn đau

thắt ghê gớm trong bụng, mỗi lần như vậy con phải hoàn toàn nhịn

ăn trong nhiều ngày, bị nhức đầu kinh khủng và cảm thấy đau đớn

tới độ muốn đưa tay lên mà sửa cái gối cũng không thể được. Bình

thường khi đang khỏe thì con hết sức dũng mãnh tinh tấn, sẵn

sàng vì Pháp mà hy sinh mạng sống và tay chân. Nhưng vào những

lúc cơn đau vừa nổi lên, là con hoàn toàn bất lực. Khi cơn đau đến

tột đỉnh thì con yếu hơn bao giờ cả. Dường như là tinh thần dũng

mãnh thường lệ của con bị ngọn gió bệnh làm cho điêu đứng. Con

vô cùng buồn khổ vì chuyện này.

Sư bảo: Thế thì tốt.

Từ đấy về sau vào mọi lúc, tôi luôn luôn giống như bây giờ, vượt

ngoài phân biệt, hoàn toàn tự do thoải mái, không một chút gắng

gượng.

Tôi trả lời: Khi con mạnh trở lại thì mọi sự lại trở lại như thường.

215



Bảy phần
mười

Tuy nhiên điều con nhận thấy tuyệt vời khi gần Ngài là: Con càng

vào sâu, thầy càng trở nên rắn chắc, con càng ngước lên cao mà

nhìn, thì thầy càng bay cao hơn. Bởi thế con không ngừng “thở ra

mà thán phục.” (lời Nhan Uyên ca tụng đức Khổng tử, thầy mình)

Thầy đáp ứng những nhu cầu của người học một cách lưu loát vô

giới hạn đến nỗi trải qua bao nhiêu ngày tháng cũng không ai địch

nổi. Làm sao chúng con cũng có thể đạt đến sự toàn hảo ấy?

Một lần tôi hỏi Sư: Con đã theo thầy khá

lâu, và được may mắn hầu cận bên thầy

trong nhiều năm làm thị giả. Về những

điều cốt yếu trong giáo lý thầy, con

không có một chút hoài nghi nào cả. 

Sư bảo: 

Những thiền sinh thường trong 10 điều có thể nắm được 7, 8 điều,

nhưng không thể vượt qua được 2 hay 3 điều còn lại.

Tôi nói: Có cách nào để vượt qua không?

Sư đáp: Không cách nào để vượt qua

Tôi hỏi: Lỗi nằm ở đâu?

Sư im lặng một lúc rồi trả lời: 

Nói cho cùng, thì chính là vì lòng khát khao đạt đến chân lý còn yếu.
216



Vị tăng
Zeshin
Vị Tăng Zeshin (pháp danh cũ của một đệ tử của Bankei là Daien

Ryoko, 1624-1706) nhập thất nhiều năm trên núi Yoshino, chuyên

tâm thực hành thiền định cho đến một ngày kia ông ta thình lình

tỉnh dậy và quên hết mọi sự ông đã biết. Trong một ngôi chùa lân

cận có một thượng tọa thuộc phái Tào động, Zeshin đi đến trình

bày kiến giải của mình để xin vị này xác chứng. Vị thượng tọa nói:

“Hiện tại thiền sư Bankei là một bậc thầy đã đắc đạo. Ông hãy đến

nơi ông ta “.

Zeshin bèn đi ngay đến chùa Jizòji ở Kyoto. Lúc ấy, Sư đang nhập

thất nên không ai tiếp Zeshin. Tuy thế mỗi ngày ông ta cứ đến ngồi

thiền ngoài cổng chùa, đến tối lại trở về nhà trọ ở Kyoto. Khi thấy

suốt 13 ngày liền, vị tăng cứ sớm đi tối về như vậy, người chủ quán

trọ hỏi, ông trình bày mọi sự. Người chủ quán liền hướng dẫn ông

đến thiền sư Dokusho ở Saga. Zeshin đi đến Dokusho trình kiến

giải. Dokusho nói: “Hãy cẩn thận giữ gìn điều ông đã chứng! “

217



Vị tăng Zeshin

Ngay hôm ấy vị tăng Zeshin trở về Yoshino. Nhiều tháng sau ông

quyết định lên đường đi gặp Bankei ở Jisòji. Trên đường đi, ông

nghe tin ngài đang ở Edo, bởi thế ông đi thẳng đến chùa Korinji. Sư

tiếp ông ta ngay, và Zeshin trình bày kiến giải. 

Zeshin không hiểu, cúi thấp mình lễ lạy rồi thưa: “Thật có cái tuyệt

đối không?”
Sư trả lời: 

Một lần nữa Zeshin lại không hiểu, cúi lạy 3 lần, rồi hỏi: “Làm cách

nào để sử dụng nó?”

Cuối kỳ kiết thất mùa hạ, Sư trở về Long môn tự, có Zeshin theo

về. Nhiều ngày sau, trong một lễ tiếp đón các môn sinh mới, Zeshin

tiến lên trình diện nhưng Sư tảng lờ ông ta. Suốt trong 3 ngày Sư

đều đi ra và Zeshin đều đến trình diện, nhưng Sư không nói lời nào.

Sư bảo: “Cái tuyệt đối!”

“Ông không biết cách sử dụng nó.”

Ngay lúc ấy trong vườn một con chim họa mi cất tiếng hót.

Sư nói: “Khi chim họa mi hót, ta cứ nghe.”

Zeshin mừng rỡ cúi lạy 3 lần.

Sư bảo ông ta:
“Từ đây trở đi, đừng bao giờ mở miệng khi không cần thiết.”

Khi mọi người đã tản mác, Sư quay lại bảo Zeshin: “Ông may mắn

đấy. Nếu không gặp tôi, ông đã trở thành một yêu tinh khoác lác!”

Khi ấy Zeshin xin được thâu nhận vào tu viện và theo yêu cầu ông

ta, Sư đã đặt lại tên Ryoko. Về sau theo yêu cầu của đại chúng,

ông nhận tên Daien.
218



Nghi ngờ
Trong kỳ đại kiết thất tại Long môn tự,

xảy ra vụ mất tiền trong liêu chúng. Khi

Sư thăng tòa, một vị tăng tiến lên thưa:

“Con tên là …hiện tu ở chùa… thuộc tỉnh…

Tu sĩ nằm cạnh con bị mất tiền đi đường

và nghi con lấy, vì con ở kế bên. Người ta

đồn đãi chuyện này khắp giảng đường,

bởi thế con xin Ngài ra lệnh cho kiểm tra

hành lý.
Vị tăng trả lời: Bạch thầy, tại một hội chúng tu hành thanh tịnh như

thế này, ngay cả trong tâm con cũng không bao giờ nghĩ đến một

hành vi xấu xa như thế. Sư bảo ông ta:

Sư hỏi:
Ông có lấy cắp cái gì

không?

Thế là được rồi, không sao cả.

Vị tăng nói: Dạ đúng thế, nhưng trong hội chúng này, nhiều tăng sĩ

quy tụ về từ khắp nơi của Nhật bản, con lo rằng nếu không có sự

kiểm tra, thì con sẽ mang tiếng xấu khắp nơi trong nước. Cúi xin

Ngài từ bi thấu hiểu cho con.

Sư bảo ông ta:

Nếu có một cuộc kiểm tra, người phạm tội sẽ phải xuất đầu lộ diện

thì điều đó có hay ho gì không?

Vị tăng tỉnh ngộ, tuyên bố: Quả thực, chính con là người đáng xấu

hổ nhất, vì vẫn chấp ngã kiêu căng sau khi đã được nghe giáo lý

tuyệt diệu của Ngài. Ông khóc những giọt nước mắt đầy tri ân và

rút lui.
219



Đối xử với 
kẻ hư
Khi Sư nhập thất ở chùa Jizoji, vị tăng tri sự ở chùa Long môn phái

tăng sĩ Tenkyu đến vấn an Ngài và trình bày: Tại chùa Long môn

có một số tăng bê trễ phận sự, hành vi thô tháo, xáo trộn quy củ

thiền môn. Chúng con nghĩ nên gởi họ đi đến các chùa khác họa

may họ có thay đổi. Kính mong được tôn ý của Ngài. Khi Tenkyu

nói xong, Sư triệu tập Shùin, Sokako và tôi (Shonin).

Ngài nhắc lại cho chúng tôi nghe những lời Tenkyu vừa nói, và bảo:

Một thiền viện được lập ra cốt là để quy tụ những bọn xấu xa như

bọn ấy, chinh phục chúng bằng sự tiếp xúc thân mật để làm chúng

trở thành người tốt. Thế mà các ông hoàn toàn thiếu từ bi, các ông

muốn tẩy những bọn tội phạm đi nơi khác để cho chúng đi gây rối

chỗ khác! Một người như thế có xứng đáng làm trụ trì một thiền

viện không? Khi một người không có tâm từ bi quảng đại mà làm

trụ trì chùa tôi, đó là bắt đầu thời suy tàn của giáo lý tôi dạy.

Sau lần quở trách nghiêm khắc ấy, tất cả mọi người gồm trụ trì,

chức sự trong chùa cũng như các thị giả không ai còn dám phàn

nàn gì với Sư về hành vi các tu sĩ. 220



Giấy tờ 
thất lạc
Khi Sư ở Aboshi, có lần bị lạc mất một giấy tờ mà Sư cần. Những

thị giả tìm kiếm khắp nơi nhưng không tìm được. Về sau cuối cùng

họ khám phá ra nó ở đâu.

Về sau, lúc ở Oshiken, Sư chuẩn bị ghi một pháp danh nào đó

nhưng quản bút bị thất lạc. Những thị giả tìm khắp nơi không có, và

một lần nữa Ngài cũng quở trách như trên.

“Nếu ngay từ đầu các ông đã quyết định tìm cho được dù phải giật

sập ngôi nhà, thì nó đã phải lòi ra. Nhưng chính vì các ông không

tìm cho hết lòng hết dạ nên không biết chỗ của nó. Tờ giấy này không

có gì quan trọng, tôi bảo các ông tìm chính là để đào luyện nơi các

ông cái thái độ quyết tâm mà ông phải mang suốt đời. Với một tâm

trạng lừng khừng như thế các ông sẽ không thành được dù chỉ một

nửa con người.”

Sư quở trách họ: 

221



NGÔN &
HÀNH
(Tài liệu linh tinh)

Tuổi thơ 
của Bankei

⚡️

Khi bắt đầu đi học, Sư phải học các cổ thư của Khổng giáo ở chùa

Dairakuji. Sư không thích học nên luôn luôn về nhà sớm. Bị anh la

rầy nhiều lần nhưng chú bé vẫn không bỏ thói trốn học. Trên

đường về nhà, chú bé phải qua sông Tibo. Người anh ra lệnh cho

người chèo đò: “Nếu nó về sớm, đừng đưa nó qua sông bất cứ vì lý

do gì.” Một ngày kia chú bé lại bỏ học về sớm. Người chèo đò làm

theo lệnh ông anh. Chú bé tuyên bố “ở dưới đáy sông chắc chắn là

có đất cứng!” xong nhào xuống đáy, rồi nổi lên thở hổn hển lội

được qua bên kia bờ.

“Ta không thích học cổ thư đạo Khổng, mà trở về nhà thì lại bị anh

la rầy. Ta nên chết quách – sao ta còn bám víu đời sống này?” 

Một ngày kia sư tự bảo: 

222



Tuổi thơ của Bankei

Nói xong ngài nuốt một thứ nhện độc mà người ta bảo là có thể

làm chết người. Ngài nuốt vào một búng đầy miệng những con

nhện độc ấy và vào trốn trong nghĩa địa, thản nhiên đợi cái chết.

Tuy nhiên, sáng hôm sau ngài vẫn thấy mình còn sống.

Vào ngày mồng năm tháng năm, làng có tục lệ cho tất cả những bé

trai trong làng chia thành hai đội dàn dọc theo hai bên sông để

ném sỏi vào nhau xem bên nào thắng. Mỗi khi sư ở bên nào thì

những đối thủ ở bên bờ kia phải chạy trốn. Sư không bao giờ rút lui

khi chưa thắng trận.

223



Tượng Phật
của vị trụ trì

Giảng đường chùa Long Môn tọa lạc bên phải cổng chùa. Vào thời

đại Kanei, vị trụ trì ở chùa Saihòji gần đấy có một tượng Phật nhỏ

do Kukai điêu khắc (một thiền sư nổi tiếng về hội họa và viết chữ.

ND), pho tượng chỉ có 4 tấc Anh nhưng rất đẹp và có hồn. Bấy giờ

sư chừng 14 tuổi, ao ước có được pho tượng mà vị trụ trì Juki rất

quý, nhất định không chịu rời.

Một ngày kia chú bé nghĩ “nếu ta cầu nguyện, chắn chắn pho

tượng sẽ đến nơi ta. Nếu sự cầu nguyện của ta không có hiệu

nghiệm thì thế là đạo Phật không đáng tin, dù ta có chứng đạo

cũng không ích gì.” Chú bé để ra 30 ngày để cầu nguyện hết sức

thành khẩn. Nhưng đến ngày thứ 29 vẫn chưa có kết quả. 

224



Tượng Phật của vị trụ trì

Chiều hôm ấy tình cờ một người bạn đến thăm. Trong câu chuyện

chú bé giải thích lý do sự cầu nguyện của mình, và bảo bạn rằng

không thể tin vào đạo Phật. Vừa nói xong thì thình lình vị trụ trì đến

gõ cửa. Chú bé rất ngạc nhiên khi trông thấy ông. Sau khi chào

hỏi, chú nói: “Vì sao thầy lại đến thăm con vào cái giờ khuya khoắt

này?” Vị trụ trì nói: “Tôi giao cho cậu pho tượng quý này. Tự nhiên

trong tâm tôi cảm thấy rất nôn nóng, nên quyết định đến đây ngay,

không chờ đợi được!” Nói xong, ông rút từ trong áo ra pho tượng

để tặng chú bé. Ngay trong tâm chú lúc ấy phát sinh một quyết

định phi thường là mình phải trở thành tu sĩ.

225



Tại trạm 
đổi ngựa

Trong thời kỳ hành cước (tục lệ ngày xưa, các thiền sư đi khắp nơi

để hỏi đạo các thiền sư khác – ND.) khi Sư đi qua trạm ngựa Mino

chân đã mỏi, ngài thuê một con ngựa để cưỡi, nhưng ngay khi đó

có một xe hàng quý giá đi đến và người lái ngựa nổi lòng tham, bèn

lôi sư xuống khỏi yên để chở số hàng quý giá mang đi. Sư ngồi kiết

già dưới trạm ngựa, trông hơi rầu rĩ. Muốn an ủi sư, người phu trạm

tiến lại hỏi “Thầy có giận không?” 

Về sau khi sư ra giảng dạy, mỗi khi ngài đi qua trạm ấy, tất cả

những người địa phương kéo đến thi lễ. Có một người tên

Seishitchi dựng một gian chòi để dành cho sư. Mỗi khi sư đến, ông

đem đồ cúng dường để chào đón. Ngày nay vẫn còn dấu tích.

“Vì việc lớn mong cầu giác ngộ mà tôi đã từ bỏ quê nhà, chống lại ước

muốn của cha mẹ; thế mà nay tôi lại bất mãn vì chuyện nhỏ nhặt

này! Tôi rất hối hận.” Nói xong ngài đứng dậy bỏ đi. Và ngài thường

bảo: “Từ lúc ấy trở đi tôi đã tuyệt gốc giận dữ.”

Sư trả lời: 

226



Bankei 
suýt chết

Một lần khi hành cước, Sư qua sông ở thành phố Yamada ở Òmi.

Không có hành khách nào khác trên thuyền. Người lái bèn ghé vào

bờ và khởi sự chất lên thuyền những chồng củi. Thấy cử động của

y có vẻ lén lút như một tên trộm, sư nói:

Vừa nói ngài vừa ngăn người chèo đò và sẵn sàng chết nếu cần.

Mặc dù ngu dốt, người ấy cũng nhượng bộ lý trí và đẩy thuyền ra vì

không thực hiện được ý định lấy trộm.

“Có phải ông trộm củi đó không.” 

Người lái thuyền lẩm bẩm: “Im đi!” 

“Nếu anh ăn trộm củi ấy thì hãy giết tôi trước. Tôi không thể để cho

anh thành một kẻ trộm.” 

Sư nói: 

227



Giữa đám
người ăn xin

Pho tượng chính ở đây là một Quan Âm có đầu ngựa. Câu chuyện

này xảy ra lúc Bankei được 35 tuổi. Hồi ấy kẻ ăn xin và những

người sống ngoài lề xã hội họp thành đoàn thể ở hai quận Asakusa

và Shinagawa trong đô thị. Mỗi quận có một ngưòi cầm đầu đám

này. Người này sẽ báo cáo cho người đầu đảng tất cả hành khất

trong thành phố. ND), ngài hòa mình với những đám ăn mày, đào

luyện giới và định để nuôi dưỡng trí giác ngộ. Bấy giờ trong lúc sĩ

quan trông coi chuồng ngựa của lãnh chúa đang dẫn một con

ngựa, nó bỗng bứt dây bỏ chạy. Con ngựa chạy khắp các đường

phố, nhiều đám người chạy theo bắt lại nhưng không thành công.

Khi thấy thế Sư nhận xét: “Lý do không giữ được con ngựa chỉ là vì

người và ngựa rời nhau.”

Viên sĩ quan về kể lại những lời ấy cho lãnh chúa nghe. Ông này

nói: “Tôi nghe Yotaku (tức Bankei) đã đến vùng này. Còn ai khác

ngoài ông ta có thể thốt ra những lời như thế.” Vị lãnh chúa liền

cho người đi thăm dò, và khi biết quả thật là Sư, ông liền thỉnh về,

và dựng cho ngài một nơi ẩn cư tại đấy.

Từ Kaga (ngày nay là quận Yshikawa) trở

về, Sư đi qua Edo. Dừng lại ở Komagata

(một khu vườn nổi tiếng thuộc phái Thiên

thai ở Tokyo. 

228



Những đồng
tiền bị mất

Một thời, thiền sư Bankei sống hết sức chật vật ở Mino. Những dân

làng xung quanh cảm động vì hoàn cảnh thiếu thốn của ngài đã

đến giúp đỡ và tìm chỗ ở cho ngài. Khi khám phá túi tiền của ông bị

mất 10 ryò (đơn vị tiền tệ đương thời) ông lý trưởng nghi ngay là

Bankei lấy trộm. Từ đấy sự giúp đỡ Sư dần dần giảm sút.

Một năm trôi qua, khi đến thăm nhà người con rể, ông lý trưởng

mới biết một người đàn bà trong cơn tuyệt vọng đã lấy trộm số tiền

nói trên. Ông liền cho gọi Bankei, giải thích những gì đã xảy ra, tỏ ý

hối hận và xin lỗi. 

“Tốt lắm, tốt lắm. Nhưng việc này không dính đến tôi, dù ông nghi tôi

hay tôi bị nghi ngờ – ngay từ đầu đã không nghĩa lý gì. Toàn thể sự

việc chỉ là do những ý tưởng khởi lên.”

Bankei trầm tĩnh nói: 

229



Nhà nho

Khi Sư viếng chùa Saniyùji ở Bijen, tất cả những nhà nho ở đấy

chống Phật giáo nên ghét danh tiếng Sư, tìm cách hạ nhục. Họ đến

tranh luận với ngài suốt gần 3 tháng.

Vào buổi thảo luận cuối cùng, Nakagawa người thủ lãnh trong đám

nhà nho nói những người theo Phật Thích Ca là kẻ ăn bám.

Còn những người theo đạo Khổng thì thế nào?Sư hỏi:

Nakagawa trả lời: Giữ gìn trật tự trong vương quốc và bảo vệ quần

chúng. (Trị quốc, bình thiên hạ.)

Sư bảo:

Tôi nghe người nào muốn làm sáng cái đức sáng thì trước hết phải

xếp đặt việc nhà (tề gia). Người nào muốn tề gia trước hết phải tu

thân. Người nào muốn tu thân thì trước hết phải sửa tâm cho ngay

thẳng (chánh tâm). Người nào muốn chánh tâm thì phải có ý định

thành thực (thành ý). Thế mà về phần ông, ông muốn làm cho “thành

thật” cái ý định gì, và với cái tâm nào ông làm việc đó?

Người kia không trả lời được. 

230



Nhà nho

Sư cười lớn bảo: 

Nếu ông chưa hiểu được văn tự của bậc hiền nước Lỗ ở phương đông,

thì làm sao ông có thể hiểu được ý nghĩa của Bồ Đề Đạt ma từ

phương tây đến?

Nakagawa hoàn toàn bối rối, rút lui.

Từ đấy các nhà nho đem đệ tử đến học đạo với sư, lại còn theo sư

tọa thiền.

Một trong những người này trình sư một bài kệ:

Con diều bay trên trời

Con cá lội dưới biển*

Thiền của tổ sư!

Sư nói: Thiền của ông thì sao?

Nhà nho không thể trả lời.

* Câu mở đầu sách Trung

dung của Khổng tử, ý chỉ

mọi loài thích thú biểu hiện

bản chất tự nhiên của

chúng. ND

231



Vợ người nhà
giàu

Vì những lý do nào đó, lúc nhỏ sư chấm dứt liên hệ vớí người anh

Tadayasu. Tadayasu rất thân với ông nội tôi Sukeyasu, xem như

ruột thịt. Sukeyasu xây một cái chòi trên núi, phía trên nhà chúng

tôi, và mời ông đến ở. Tại đây sư đã có được một nơi để tu thiền.

Sư đích thân viết tên am thất đặt ở lối vào. Hồi đó Sư là một người

khách thường lui tới gia đình chúng tôi như người nhà. Sau khi ông

xuất gia làm tăng, gia đình tôi cũng thường làm tiệc chay mời Sư

đến.

Người vợ của một nhà giàu ở Ikaba thuộc tỉnh Shiso (nay là

Yamasaki- ND) có thói tham lam tàn tệ và luôn luôn lợi dụng người

khác. Tướng bà ta như một con quỷ dạ xoa; gia đình bà đều khiển

trách bà về thói tham lam nhưng không làm bà lung lay. Cả nhà

đều giục bà ta đi nghe Sư giảng, cuối cùng bà chịu đi Amosi.

232



Vợ người nhà giàu

Ngày hôm ấy Sư nhận lời mời dự tiệc chay tại gia đình chúng tôi, và

khi xong tiệc ngài đã giảng một bài pháp cho tất cả mọi người.

Người đàn bà này đến lắng nghe một cách cung kính. Gương mặt

bà dần trở nên hiền dịu, thành một con người khác hẳn. Trước khi

bài giảng kết thúc, bà ấy đã biến cải hoàn toàn. Mắt bà đẫm lệ, bà

bày tỏ niềm hối hận và bao nhiêu tội lỗi của bà trong quá khứ đều

tan ra như sương. Lập tức bà xin ghi danh vào chùa làm ni cô, và

bà đã tu suốt những ngày còn lại của bà. Bà dựng một nơi ẩn cư

đơn giản, cúng dường cho tăng ni, và luôn hoạt động cho đến ngày

nay.

Ông bà tôi, vú nuôi tôi, đã chứng kiến tận mắt những điều này và

thường lập lại với tôi không bao giờ chán. Họ bảo: “Phòng giảng

của sư thì hẹp nhưng không khác gì cảnh thuyết pháp tại đỉnh núi

Linh thứu ngày xưa.”

233



Chó sói

Vào một buổi chiều khi Sư đi từ Shisò đến Abòsi, có một con chó

sói đứng ngay giữa đường ngoác hàm ra chờ sư đến. Nhìn vào

trong miệng con chó sói, sư thấy có một cái xương lớn chặn ngang

cổ họng. Sư thò tay vào rút ra giúp nó. Hết sức mừng rỡ con chó

sói ngoan ngoãn cụp tai vẫy đuôi và bỏ đi. Từ đấy về sau khi sư đi

ngang qua con đường ấy, chó sói luôn đi ra hộ tống ngài…

234



Lời mời của
người hầu

Khi ở Oju sư nhận lời mời của Phurioka, một nhân viên trong cửa

hàng tạp hóa. Vào đúng ngày đã hẹn lại có một lời mời khác từ viên

tỉnh trưởng. Sư từ chối vì đã hứa trước với nhân viên cửa hàng. Mọi

người đều sợ phản ứng của vị tỉnh trưởng, nhưng Sư bảo: “Làm sao

tôi có thể chia tâm tôi thành cao và thấp? Nhất là khi một tiểu viên

chức đã mời tôi? Ông ta đã phải bận tâm về việc này, đích thân

xem xét việc nấu nuớng dọn dẹp và chuẩn bị. Ý định của ông ta

biểu lộ sự tử tế sâu xa. Tỉnh trưởng thì có thể vừa ra lệnh là có

ngay tức khắc, vậy tại sao phải mời đúng ngày hôm nay?”

Tỉnh trưởng vô cùng cảm động và thán phục khi nghe những lời ấy.

235



Thiên đường
địa ngục

Một lần một vị tăng hỏi: Ngài thường dạy rằng thiên đường địa

ngục, ngạ quỷ, atula, … tất cả đều ở trong tâm không hiện hữu ở

ngoài. Nhưng trong kinh đức Phật dạy rằng: Nếu đi về phương tây

trải qua vô số cõi Phật sẽ có một miền gọi là Cực lạc do đức Phật A

Di Đà biến hóa ra. Như vậy thì Phật nói dối sao?

Ai quyết định về phương hướng ấy?Sư nói: 

236



Từ chính
miệng ngươi

Một người đến hỏi về lời nói của cổ đức.

 “Hiểu được câu này lại thắc mắc về câu khác, cứ thế cho đến một

triệu lời không bao giờ dứt. Nếu ông thực chứng những gì tôi nói thì

từ chính miệng ông sẽ tuôn ra những lời, câu kỳ diệu. Ngoài ra, chữ

nghĩa ấy có ích gì cho sự học đạo?”

Sư nói: 

237



Ngàn vị Phật

Sư viếng Katada và đến lễ nơi thờ một ngàn vị Phật. Những tượng

Phật này do Hòa thượng Genshin Tịnh độ tông điêu khắc. Những

người trong vùng ấy đều sống bằng nghề chài lưới. Khởi đầu

Genshin dựng một tòa nhà và đặt vào đó một tượng Phật. 

“Genshin quả có tâm bi mẫn của Bồ tát Nhất Xiển đề. Thật đáng

thán phục.” 

Khi trở về Yamasina, sư nói:

Mọi người tán thán: “Sư quả thật là linh hồn anh em với hòa thượng

Genshin sinh vào một thời đại khác!”

Bây giờ, trải qua bao thế kỷ, sự việc vẫn không đổi khác, điều này

đã biến thành tập tục của địa phương. 

Ngài dạy dân trong vùng ấy như sau: “Nếu miệng các ngươi niệm

Phật A di đà trong khi tay các ngươi quăng lưới, thì chắc chắn

các ngươi sẽ được nhiều cá.” 

238



Ngàn vị Phật

Bây giờ ta hãy nói đến những thiền sư giỏi thịnh hành ngày nay. Khi

những vị này giảng, họ chê Phật mắng tổ, coi thường những giá trị

ngày xưa. Rồi họ lợi dụng tình cảm của những người thế tục ngu

dốt để đưa ra 8 địa ngục nóng, 8 địa ngục lạnh, gây sự kinh hoàng

trong tâm họ. Hoặc là họ nói về chuyện lên trời và thành Phật, dụ

dỗ những người nghe bằng những câu chuyện về phần thưởng của

sự tích lũy công đức, hệt như một diễn viên vuốt ve trẻ nhỏ. Nhưng

nếu chúng ta nhìn nhận cái gì thực sự đang ở trong tâm họ, thì chỉ

là mong được lợi dưỡng danh tiếng cho bản thân. Nếu có ai nghi

ngờ điều này, họ sẽ bảo: “Đấy là phương tiện để giảng dạy Phật

Pháp.” Sự thật là họ trở thành những người đưa đường xuống địa

ngục, kéo theo quần chúng ngu dốt. Họ thật đáng thương!

Tôi đã nghe ở Kawachi có 7 nghĩa địa do bồ tát Jioghi sáng lập.

Khắp nơi bốn phía nghĩa trang ấy đều có những tảng đá khắc tên

chư Phật và thần chú. Lời cuối cùng của Jioghi là: “Bất cứ người

nào được chôn trong đất này dù đã phạm năm trọng tội và 10 bất

thiện đều sẽ được sinh lên trời và thành Phật. Hành vi giác ngộ

này, lòng từ bi vĩ đại này không khác gì của hòa thượng Genshin”.

239



Quà tặng

Sư muốn gửi một quà tặng 50 cây nến, bảo người ta gói vào trong

một chiếc hộp. Cái hộp rất lớn nhưng khi sư mở ra thì thấy đáy hộp

lót một lớp rơm khá dày. Ngài sai lấy hết rơm ra, đặt thêm 50 cây

nến cho đầy hộp. Ngài dạy: “Quà tặng là để bày tỏ lòng thành. Nếu

ham bày biện một cách huênh hoang trống rỗng, thích bề ngoài giả

dối, đấy là hoàn toàn trái ngược với ý định của thầy tu già này. Từ

đây về sau các ông không được làm như thế.” Ngày nay khi dự

tang lễ người ta thường chồng chất những lễ vật thật lớn thật cao

mà lại độn rơm ở dưới đáy rồi trên đỉnh trang hoàng đầy bông hoa

sặc sỡ và yêu cầu người chủ lễ đến xem. Khi tổ chức một tang lễ

khác họ chỉ cứ việc đưa cùng một đồ cúng này ra bày biện, ngoài

ra không cần thay đổi gì. Họ có thể tiếp tục như thế với trăm ngàn

tang lễ khác cho đến khi những đồ cúng ấy thay đổi màu sắc và

tan rã.

240



Chỉ khi ấy họ
mới thay 
cái mới

Đức Khổng tử ghét những người làm bộ mặt đau khổ (mà thực sự

trong lòng không có gì) nhưng chuyện này hiện nay lại càng tệ

hơn, những tín đồ của Sư không bao giờ làm như thế. Theo thường

lệ, dù vào ngày kỷ niệm chư Phật chư tổ hay vào dịp cúng giỗ

người chết, mỗi khi dự lễ cúng, Sư luôn xem xét các thứ đựng đồ

cúng trong buổi lễ có thực đầy ắp và tươi tốt không. Vào những dịp

như thế, ngài không phân biệt thực phẩm dành cho người sống và

đồ cúng cho người chết.

241



Đếm

Thị giả Jin hỏi: Ngày xưa khi thầy tọa thiền, thầy ngồi bao nhiêu

cây hương?

Khi ngồi suốt ngày, ta không đếm số những que hương. Ta chỉ xem

một cây hương là một ngày, một cây hương là một đêm.

Sư đáp:

Vị thị giả vô cùng kinh ngạc.

242



Giảng dạy
đặc biệt

Trong số những đệ tử của Sư có tăng sĩ tên Soen. Ông có tính giản

dị chất phác, độc lập, chân thành, không ai có thể tìm thấy lỗi nào

trong cách hành xử của ông. Trên chiến trường Pháp, Soen là một

người anh hùng dũng cảm. Nhưng Sư luôn luôn khiển trách ông ta

vì thói thẳng thừng dễ động chạm. Soen luôn xung phong về mọi

sự, nhưng Sư thường rầy ông và đẩy ông trở lui; điều này chỉ làm

cho Soen quyết định xông tới trước. Cuối cùng ông ta bị đuổi.

Nhiều lần ông trở lại sám hối, và xin nhập chúng trở lại. Không ai

hiểu được lý do hành động của sư, nhưng người ta nghĩ rằng có lẽ

Sư muốn làm cho tính tình của Soen dịu bớt, đó là một cách giáo

huấn đầy từ bi.

Trong kỳ đại kiết thất ở Long Môn tự, Soen bị ốm sắp chết. Sư

thăm viếng ông tại nhà an dưỡng và thân mật bảo ông ta: 

“Này A xà lê, mỗi ngày ông sống là một ngày ông phải làm việc cho

người khác.”

Soen gật đầu và từ trần. Những người khác không bao giờ nhận

chân được lòng từ bi bao la trong lời dạy của Sư. 243



Tích cực và
tiêu cực

Một vị tăng thuộc phái Chân ngôn hỏi Sư: Theo trường phái của

tôi, có hai cách thiền quán về cái bất sinh trong khi quán tưởng

chữ A: Cách quán tích cực và cách quán tiêu cực. Có phải ngài dạy

lối tích cực hay không?

Sư bảo: Đến đây.

Sư hét: Đây là phương pháp gì?

Vị tăng đến gần.

Vị tăng câm miệng. Toàn thể chúng hội ở đấy đều ngạc nhiên.

244



Lỗ mũi cư sĩ
Jesso

Mỗi khi cư sĩ Jesso nổi giận thì nước mũi chảy. Có lần ông đến hỏi

sư về điều này.

Sư bảo: “Nước mũi có khác gì nước mắt không?”

Từ đó về sau, cư sĩ ấy không còn để lộ ra ngoài sự mừng giận của

mình.

245



Kẻ cắp

Trong đám đông người đến tham dự kỳ kiết thất có một vị tăng ở

Mino nổi tiếng là kẻ cắp. Bất cứ đi đâu, ông cũng gây xáo trộn

trong chúng. Trong vùng ấy có 7, 8 vị tăng biết rõ việc này, nên đã

đến yêu cầu viên chức chính quyền địa phương: “Vị tăng này là

một kẻ xấu, mọi người đều biết. Xin cho người nào đến lôi ông ta ra

khỏi đại chúng để tiệt sự ác ngay trong mầm mộng.” Viên chức nói

lại cho Sekimon vị tăng tri sự và vị này đã chuyển lời nói của viên

chức ấy đến tai Sư.

Sư nổi giận tuyên bố: 

“Vào thời gian tôi đang hướng dẫn một kỳ kiết thất – theo yêu cầu

mọi người, ông biết tại sao tôi làm việc này không? Chính là để thay

đổi thói tệ của những người xấu, khuyến khích đức hạnh của những

người tốt, và để mọi người đều nhận ra được pháp thân của mình.

Bây giờ mà ca tụng người ngay thẳng và chối bỏ người lạc hướng là

chuyện hoàn toàn ngược lại với mục đích thực sự của tôi.”

246



Kẻ cắp

Với những bậc thầy dạy pháp ngày nay, khi có người học nào mà

họ không ưa, họ sẽ gia công tìm lỗi để đuổi đi không cần thông

báo, xem như kẻ thù tệ nhất dù cho đó là em ruột của họ! Ngược

lại, nếu có người nào xem ra ích lợi cho họ lập được tài sản và danh

tiếng, thì dù thuộc môn phái khác họ cũng ôm vào, tự khen mình là

khôn khéo. Nếu không có tâm từ bi, người ta sẽ kiêu ngạo như một

a tu la hay quỷ dạ xoa. Những điều như vậy cần phải tẩy trừ và

xem là đáng ghét. Mặc dù đã trụ trì chùa Ryojan 20 năm nay, tôi

chưa hề áp bức những người học, vì lời cảnh cáo của bậc thầy vẫn

còn vang dội bên tai tôi…

Sekimon không thể nói gì, đầy xấu hổ và ân hận. Lời ấy được bàn

tán khắp trong đại hội, tất cả mọi người đều khóc vì xúc động trước

lòng từ bi của Sư. Khi ấy vị tăng đương sự lên tiếng: “Hôm nay tôi

đã thâm cảm lòng từ bi của một bậc đại sư! Từ đây cho đến mãi

mãi về sau tôi sẽ cắt đứt mọi tư tưởng xấu và chuyên tâm đào

luyện hành vi giác ngộ.”

Từ đấy về sau bất kỳ đi đâu vị tăng ấy luôn luôn nổi tiếng về đức

tinh tấn.

247



Bankei và vị
tăng hà tiện
Trong số những đệ tử của Sư có Tsuyò. Ông ta là người rất tỉ mỉ,

để ý những việc vụn vặt, đi lượm thóc lúa đổ trong nhà xay và vớt

lên những cọng rau xanh nào ông ta thấy trôi nổi trên giòng nước.

Sư cấm ông ta làm việc ấy. Ông ta thường đi rảo khắp nhà kho và

hành lang để tìm kiếm đồ đạc, không nơi nào mà ông không đi.

Cuối cùng sư trục xuất ông ta. Tsuyò nhờ bạn là Tairyò (Tairyò

Sokyò 1638-1688, đệ tử trưởng của Bankei. ND) can thiệp giùm và

xin sám hối, song Sư vẫn không tha. Nhiều năm sau, cuối cùng

Tsuyò mới được nhập chúng trở lại. Ông đến quỳ trước Sư. Sư mỉm

cười bảo: “Đã lâu tôi không thấy ông. Ồ, ông đã già đi nhiều đấy!”

Mọi người hết sức xúc động.

Nghĩ lại chúng ta có thể thấy rằng Sư chỉ muốn giáo dục Tsuyò vì

những khuyết điểm của ông ta, nhưng chung quy lòng từ bi của Sư

không bao giờ thay đổi.

248



Cái quạt của
hiệp sĩ
Khi Sư ở chùa Korinji, một hiệp sĩ đến viếng. Đưa quạt lên ông ta

nói: Vật này khi xuất hiện trong cõi hữu hình thì được gọi là một cái

quạt; nhưng từ khởi thủy nó là phi hữu. Ngài có biết nó là vật gì vào

cái lúc nó mới sinh ra chăng?

Hiệp sĩ thở phào tán thán và tuyên bố: Chính đức Thánh cũng dạy

rằng biết thì nói rằng biết, không biết thì nói rằng không biết, ấy

gọi là biết vậy.(Một câu của Khổng tử dạy cho học trò ngài là Tử

Lộ, 542-480 trước tây lịch. ND.)

Hiệp sĩ hỏi: Ngài biết cái gì?

Sư nói: Tôi biết.

Sư bảo: “Tôi biết rằng tôi không biết.”

Sư lắc đầu bảo: Hoàn toàn không phải thế.

249



Không 
quy luật
Vào một kỳ đại kiết thất ở chùa Long môn, có trên mười ngàn

người tham dự. Mọi người bảo: “Trong kỳ hội này, chắc người ta sẽ

phải lập ra những quy luật sách tấn mọi người khiến cho toàn thể

phải sợ run!”

Khi những người trong chúng hội nghe điều này, tất cả hoài nghi

của họ điều tiêu tan.

Nhưng sau đó chẳng có một bản quy luật nào được đặt ra, mà mọi

người vẫn an tịnh.

Thỉnh thoảng Sư thăng pháp tòa bảo đại chúng: 

“Cái bất sinh có từ khởi thủy – tất cả mọi người hãy bảo đảm là quý

vị không làm nó ẩn mất trong quý vị! Cái bất sinh ấy giống như một

quả bóng lớn bằng lửa: động vào nó bạn sẽ bị đốt cháy. Tôi có thể nói

với quý vị về nó ngay bây giờ, nhưng nói không hết lời; tôi có thể sử

dụng nó, nhưng dùng không bao giờ hết. Với tôi, muốn sách tấn

người khác mà la lối um sùm khiến cho họ sợ hãi phải tuân hành, thì

chỉ là một sự lừa dối vô ích. Không bao giờ nên làm vậy.”

250



Bảy cái tọa cụ
của Chokei

Khi Sư ở chùa Phật môn thuộc quận Hirado, vị thiền sư trụ trì chùa

Kòdaiji ở Nagasaki đến thăm Ngài. Trong buổi nói chuyện, vị trụ trì

nhận xét: “Trong khi giảng dạy, Ngài chỉ giáo một cách rõ ràng trực

tiếp, cắt đứt mọi quan điểm sai lầm và không bận tâm gì đến khổ

hạnh trong việc tu tập. Tuy nhiên câu chuyện về vị Tăng Chokei

(854-932, đi tu năm 13 tuổi, tham học rất nhiều nơi mà vẫn không

giải nghi được. Sau nhiều năm nỗ lực ngồi mòn 7 tấm tọa cụ mà

vẫn chưa ngộ, một hôm bất thần trong lúc cuốn rèm trúc, ông hoát

nhiên đốn ngộ và kế thừa giáo pháp của thầy là Khuê Phong?, 822-

908) với 7 tấm tọa cụ thì sao?

251



Bảy cái tọa cụ của Chokei

Vị trụ trì đầy thán phục, cúi đầu đồng ý.

Sư nói: 

“Thượng tọa nhớ lầm rồi. Chokei trải qua 12 năm đi khắp nơi học đủ

các bậc thầy, ngồi mòn 7 tấm tọa cụ, mà vẫn không phá được khối

nghi. Bỗng một ngày kia, ông cuốn rèm trúc và hoát nhiên đốn ngộ.

Lúc ấy ông đã làm bài thơ:

Kỳ thay, diệu thay!

Cuốn rèm lên tôi thấy cuộc đời.

Nếu ai hỏi tôi đã học được gì

Tôi sẽ tát phất trần vào miệng!

Thưa thượng tọa, xin Ngài hãy tham cứu về điều này thêm nữa!”

252



Võ sư

Sư ở chùa Korinji. Khi Ngài thăng tòa, một võ sư tiến đến nói: Tôi

đã học võ từ lâu. Một khi tôi muốn, tay tôi hoàn toàn ăn ý với đầu

tôi, và khi gặp một đối thủ, tôi đâm trúng xương tủy của y ngay cả

trước khi cầm kiếm. Việc ấy cũng như thầy có con mắt pháp.

Sư lắc đầu bảo: 

Sư bảo ông ta: Bạn chắc chắn đã đạt đến tuyệt đỉnh về võ thuật. Nào,

hãy tấn công tôi đi!

Hiệp sĩ chưng hửng. Sư nói: Tôi đã ra một cú đấm rồi đấy.

Hiệp sĩ cúi đầu thán phục thốt lên: Tuyệt hảo! Sự tấn công của

Ngài nhanh như chớp, xẹt qua như lửa bắn lên từ thuốc súng. Ngài

đã vượt hơn tôi. Cúi xin Ngài giảng dạy cho tôi những yếu chỉ của

thiền. Càng ngày ông ta càng tăng thêm kính phục đối với bậc

thầy. Thường mỗi khi Sư đến Edo, nhiều hiệp sĩ thuộc nhiều kiếm

phái khác nhau đến gặp Ngài. Tất cả đều nhận cú đánh độc nhất

của Sư, và không ai là không kính trọng và thờ Sư làm thầy.

253



Chỗ của
Nanryu

Khi Sư ở chùa Gyokuryjuji ở Mino, cư sĩ Nanryu thuộc Tào động

tông cầm cái quạt chỉ vào chỗ ngồi của Sư mà hỏi: Thưa Ngài, làm

sao Ngài lại lên chỗ này?

Nanryu trả lời: Bất sinh bất diệt.

Sư nói: Thế thì chỗ này là chỗ gì?

Nanryu bỏ đi, nhưng sau một lúc lại đến quỳ dưới chân Sư bày tỏ

sự cám ơn sâu sắc.

Sư nói: Anh đã sai lầm vướng vào danh từ chữ nghĩa.

Nanryu lên giọng nói lớn: Càng ngày càng già, chạy đông chạy tây,

sao mà ông đi khắp nơi bỏ bùa cho nam nữ cư sĩ như thế?

Sư trả lời: 

Khi bạn sử dụng một con mắt xấu xa thì tất cả những gì

bạn thấy đều xấu.

254



Hào quang

Trong kỳ đại kiết thất ở chùa Long Môn, có một vị tăng bước ra

nói: Tôi đang tụng chú Ánh Sáng. Tôi hành trì miên mật ngày đêm,

nên thân tôi tỏa hào quang…

(CT. Có lẽ vị tăng này theo Chân ngôn tông. Sự hành trì thần chú

Ánh sáng được xem là giúp cho hành giả được một vừng hào

quang thần bí có năng lực trừ tà ma và các chướng ngại khác. ND)

Vị tăng rút lui êm

Sư bảo: 

Hào quang của ông chỉ là ngọn lửa dục vọng xấu xa đang đốt cháy

thân ông.

255



Như ông 
bây giờ

Khi Sư ở chùa Nyoroshi, Ngài dạy chúng: Tất cả các ông quả thật

may mắn đã gặp được bậc thầy! Không cần phải đi mòn dép cỏ,

phí sức theo đuổi hoa đốm giữa hư không, hay dấn mình vào

những khổ hạnh đau đớn, các ông vẫn có thể đi thẳng vào chánh

giáo. Thật là may mắn! Đừng phí thì giờ!

Sư nói: 

Cũng như ông đang ở đây lúc này, phải không? Không có cái sự đi

đến đâu hay không đi đến đâu. Đây là ý nghĩa đốn giáo. Bạn do dự

thì nó tuột mất; chần chờ thì nó càng ngày càng xa

Một vị tăng hiện diện nói: Duy chỉ có điều này. Ví dụ một người

muốn qua sông để ra khỏi thành phố, mà nếu không dùng một con

thuyền, cũng không đi một bước nào, thì anh ta sẽ không bao giờ

đạt đến đâu cả.

256



Thuốc của
Settei

Trong kỳ kiết thất ở chùa Long Môn, có nhiều vị tăng bị ốm. Nhiều

tu sĩ được phân công chăm sóc người bệnh, Settei đệ tử của Sư là

điều dưỡng trưởng. 

Có người nói: “Mấy ông ấy chỉ là những kẻ làm biếng giả bộ ốm để

được nghỉ. Đáng lẽ thầy nên trừng phạt họ và tống ra khỏi chùa!”

Settei nói: “Chính vì chán ngồi thiền mà họ đi đến nông nỗi này.

Đây quả thật là một trọng bệnh, và tôi đang điều trị bằng thứ thuốc

kiên nhẫn và từ bi. Nhờ cách ấy một ngày kia chắc chắn họ sẽ lấy

lại sức khỏe.”

257



Chọn cái 
tốt nhất

Khi Sư ở chùa Jizòji ở Yamashina, ngài bảo một vị tăng đi phố mua

một ít giấy tốt. Vị tăng này có tính tình giống như Tử Cống đệ tử

của đức Khổng, ông ta đắn đo cân nhắc nhiều thứ giấy khác nhau

trước khi mua về. Sư bảo ông: “Không tốt.” Và sai đi chọn nữa. Vị

tăng vẫn chưa bỏ cái thói cò kè, và sau khi khó nhọc cân nhắc giá

trị từng món, ông lại đi mua và trở về. Sư vẫn bảo ông: “Chưa

được.” Lần thứ ba cũng thế, vị tăng nhận ra lỗi lầm của mình và quỳ

sám hối. Sư bảo: “Cái ông đem về lần đầu là tốt.”

258



Câu hỏi của
nhà nho

Một người theo đạo Khổng hỏi: Nếu tất cả mọi người trên thế giới

theo Phật đi tu hết thì tôi e rằng nhân loại sẽ không tồn tại. Ngài

nghĩ sao?

Sư nói: Chờ đến khi ấy tôi sẽ nói cho nghe.

259



Giấy lộn và
giấy sạch

Vị tăng Rozan có thói hà tiện bẩm sinh. Mỗi khi lau những ngọn

đèn dầu trong chùa ông thường dùng giấy loại. Trông thấy thế Sư

bảo: “Tại sao ông không dùng giấy sạch?” Có lẽ Sư muốn sửa ông

ta vì thói hà tiện. Từ đấy trong những tự viện do Rozan sáng lập,

người ta vẫn dùng giấy sạch để lau đèn dầu…

Khi Sư viết chữ lớn, Ngài thường trải một tờ giấy sạch lót ở dưới

cho mực khỏi thấm qua. Sau khi tờ giấy đã được sử dụng một lần,

nếu có người nào muốn sử dụng nó một lần nữa, thì Sư không cho

phép và bảo: 

“Đừng dùng lại, nếu không sẽ có người khác nữa cũng làm như thế.”

260



Phương pháp
tự nhiên của
Bankei

Trong một kỳ kiết thất, có trên một ngàn ba trăm người tham dự,

chưa kể tăng và tục từ ngoài đến chùa hàng ngày để nghe pháp.

Những người tham dự chia nhau ở trong các phòng, nơi thì tọa

thiền, nơi thì đọc tụng. Không cần lập ra quy luật, mỗi người theo

đuổi hoạt động của mình một cách tự nhiên, tu tập một cách tinh

cần và lặng lẽ đến nỗi dường như không có ai ở trong phòng.

Trong một kỳ kiết thất, có trên một ngàn ba trăm người tham dự,

chưa kể tăng và tục từ ngoài đến chùa hàng ngày để nghe pháp.

Những người tham dự chia nhau ở trong các phòng, nơi thì tọa

thiền, nơi thì đọc tụng. Không cần lập ra quy luật, mỗi người theo

đuổi hoạt động của mình một cách tự nhiên, tu tập một cách tinh

cần và lặng lẽ đến nỗi dường như không có ai ở trong phòng.

261



Phương pháp tự nhiên của Bankei

Đấy là hành động của những người tự xưng chuyên môn dạy thiền

ngày nay. Than ôi! Những ông thầy theo phong trào ấy không thể

vượt trên đám đông tầm thường, thật đáng thương. Người xưa

dựng ra tấm ngăn là cái chết, mở ra cái hố để chôn sống những

người học đạo thiền*. Tất cả những điều này ngày xưa được làm là

nhắm một mục tiêu đặc biệt, nhưng ngày nay người ta bắt chước

một cách mù quáng, với hy vọng sai lầm là sẽ phát sinh cùng một

hậu quả. Nếu một người thợ vụng cầm lấy cái cưa của người thời

nhà Chu, thì tất nhiên nhiều người sẽ bị đứt mất chóp mũi! (Một

chuyện trong chương 24 sách Trang tử. Trang tử kể, một người thợ

hồ có chót mũi bị dính một mẩu hồ trát vách, bèn nhờ thợ mộc bạn

gọt giùm vết hồ với cái bào của anh ta. Thợ mộc bào khéo tới nỗi

chỉ để lại một vết trầy trên chót mũi thợ hồ. ND.)

* Từ ngữ này để diễn tả yêu cầu bức thiết của vị thầy đặt ra cho

môn sinh, để họ phá trừ cái bản ngã mê vọng. Thiền sư Lin-chi nói:

Ở các nơi khác, người ta hỏa táng người chết, nhưng tại đây tôi

thiêu sống người. Ở Nhật, thiền sư phái Tào động Tsugen Jakyryo

1322-1391 tương truyền đã cho đào một cái hố ở lối vào thiền

đường. Mỗi vị tăng nào xin gia nhập đều phải qua một cuộc sát

hạch, ai không trả lời được sẽ bị ném xuống hố được mệnh danh là

hố chôn sống người. ND)

262



Bài pháp 
ban đêm

Vào những năm giữa đời, khi Sư đang trú tại Chikurinken, Ngài

giảng pháp về đêm cho hai, ba thiền sinh. Sau thời pháp, giữa cảnh

vật hoàn toàn yên tĩnh, thình lình một con báo hoang từ sau gốc

cây anh đào vọt ra cất tiếng kêu, làm các vị tăng giật mình. Sư cười

lớn.

263



Gốc thông già

Sư định xây chùa Kaiganji trên một nền chùa bỏ hoang. Trong khi

khai quang vùng đất, có một cây thông già nằm ở vị trí chuớng

ngại cho việc xây cất. Mọi người đều muốn đốn, nhưng Sư dạy: 

“Có thể xây chùa chỗ khác. Cây thông già này không dễ gì cao lớn

xum xuê như thế này. Hãy để cho nó sống, đừng chặt!”

Ôi! Ý nghĩa đích thực về lòng từ của Sư đối với một vật cũ kỹ, làm

sao những vị tăng thông minh láu cá có thể hiểu được. Những cổ

vật như những gốc thông già thường làm đẹp cảnh chùa. Tục ngữ

có câu: “Cái đẹp của thiền viện là những vị sư già và những cây cổ

thụ.” Những thế hệ tu sĩ về sau nên rút bài học từ những hành vi

của Sư để lấy đó làm gương.

264



Bankei và
người mù

Một ngày kia, nghe một người vừa đi vừa hát ngang qua con đường

gần đấy, ông ta nhận xét: “Không có đầu mà hát cũng khá đấy.” Vợ

ông và những người trong nhà đều bật cười: “Cái miệng nằm nơi

cái đầu, ông nói sai rồi!”

Người mù bảo: “Hãy đợi chốc lát .”

Người vừa đi vừa hát kia bỗng trở lại. Thình lình có tiếng một cái

đầu bị chặt đứt. Kẻ tấn công nói: “Ta muốn chém đầu nó từ trước,

nhưng vì thấy nó đang đi có việc cho chủ, nên ta đã đợi.”

Người mù ấy thường nói: “Mọi người, khi thốt lời ca tụng ai, tôi

nghe trong giọng nói họ luôn có điệu buồn. Trong những lời chia

buồn của họ, tôi lại luôn luôn nghe có âm hưởng niềm vui. Tất cả

mọi người đều vậy. Thế nhưng khi tôi nghe giọng nói của Sư

Bankei, thì âm hưởng không bao giờ thay đổi: đối với được hay

mất, khen hay chê, cao hay thấp, trẻ hay già, luôn luôn chỉ là một

giọng nói ấy, an tịnh và trầm tĩnh. Chắc chắn đây là con người đã

giải thoát khỏi cái tâm phàm tình!”

Ở Harima trong thành phố Himeji, có một

người mù chỉ cần nghe giọng nói của

người nào cũng đọc được những ý nghĩ

thầm kín của họ.

265



Hachiroemon

Trong khoảng giữa đời Sư, tại làng quê của Ngài có một nông dân

tên Hachiroemon sống giữa bụi trần. Ông ta thường đến chùa và

đối với Sư rất thân mật. Những người trong làng coi thưòng ông vì

ông có lối hành xử kỳ quái. Nhưng cái cách cư xử lạ lùng của ông

đối với sư Bankei khiến họ hoàn toàn ngạc nhiên.

Tôi đi xuống làng của anh.

Một ngày nọ, Sư khởi hành xuống phố, và trên đường đi hai người

gặp nhau. Hachiroemon nói: Thầy đi đâu vậy?

Sư đáp: 

Hachiroemon hỏi: Có phải Ngài đi mua thuốc đau bụng không?

Hachiroemon bèn chìa tay ra: Con xin thầy cho tiền đi mua thuốc.

Sư nhổ toẹt vào lòng tay ông ta. Cả hai cùng cười khoái trá rồi bỏ

đi. Những cuộc trao đổi thông thường của họ đại loại là như thế.

Không ai nói được Hachiroemon hiểu biết được bao nhiêu.

Đúng như thế.Sư đáp: 

266



Kẻ cắp

Người vợ ông ta vừa khóc vừa nói: “Ông ôi, ông đã giác ngộ! Sao

không lập tức cứu vớt sự vô minh khốn khổ của tôi?”

Khi người nông dân ấy sắp chết, anh ta gối đầu lên đùi Sư mà nói:

Con đang chết trên chiến địa của Pháp, bởi thế chắc Ngài không

có lời gì dành cho con.

Hachoromon hỏi: Xin Thầy làm chứng cho chỗ ngộ của con?

Chỉ cần giật xuống kẻ tự vệ.Sư bảo ông ta: 

Tôi thấy không có gì sai.Sư trả lời:

Người nông phu nói: Việc ấy đã tỏ bày trong tất cả mọi hành vi cử

động của tôi. Nói hay im, động hay tĩnh, không lúc nào tôi không

chỉ cho bà tinh túy của tâm này. Tôi có thể làm gì được nếu bà

không hiểu?

267



THƠ 
HOA NGỮ
Dạy chúng
Săn đuổi danh từ chữ nghĩa bao giờ xong?

Mệt nhoài theo tri thức, thành đa văn

Tự tính rỗng chiếu , hãy để mọi sự tự xếp đặt

Không có gì khác để tôi truyền cho các ông.

Ngẫu hứng
Chê không giận, khen không mừng,

Một khối ngu lớn trong vũ trụ

Tùy duyên đi khắp nam bắc đông tây

Không giấu sự xấu vụng của tôi giữa trời đất.

Chỉ giáo cho một nhà nho

Nó trải khắp quá khứ hiện tại, bao trùm vũ trụ

Nhìn không thấy, nhưng gọi nó sẽ trả lời

Một cây đàn không dây, bản nhạc vô thanh

Không liên can gì đến tăng hay tục.

268



THƠ HOA NGỮ

Năm mới
Có gì quan trọng năm mới hay năm cũ?

Tôi duỗi chân nằm ngủ an nhiên

Chớ bảo sao thầy không giảng dạy

Đó đây tiếng họa mi hót: tối thượng thiền!

Dạy cho một nho sinh

Đại đạo không phân biệt nhập thế siêu thế

Phật Khổng ở tận nguồn không khác nhau

Khi trực nhập, vượt ngoài văn tự

Thì gió mát thổi trên mỗi bước ta đi

Dạy chúng
Tâm tùy duyên nhưng không sinh không diệt

Cổ đức thường ca tụng đây là tọa thiền

Người ngu ngồi mòn tọa cụ chờ giác ngộ

Thì cũng như mài gạch muốn thành gương.

Chỉ giáo về thuật ném lao cho cư sĩ Gessò
Đại dụng không có quy luật cố định

Ứng xử tùy hoàn cảnh,

không sớm không muộn

Ném tới, rút về, tiến và lùi –

tất cả xảy ra ngoài tư tưởng

Khi bạn hòa hợp với TÂM,

thì tay chân tự vận hành.

269



THƠ 
NHẬT NGỮ
Bài thuyết pháp của vật vô tình
Mùa xuân hoa đào nở

Mùa thu có lá rơi

Cảnh sắc tự nhiên của trời đất

Tất cả đều là ngữ ngôn của diệu pháp

Ngẫu hứng
Thiện thật kinh khủng

Ác cũng kinh khủng

Sự vật và biến cố

Chỉ là do duyên sinh

Thiền thất của tôiKhi tôi nhìn xung quanh

Sương mù đã phủ

Qua những lớp sương dày

Hoặc qua làn sương mỏng

Mùa xuân ló dạng trên...

...quần đảo Ejima

Bài ca về tâm bản nhiên

(Bài thơ này có lẽ được sáng tác vào

lúc Sư 13-14 tuổi, thời gian bị anh đuổi

ra khỏi nhà vì tội hay trốn học. Cuối

cùng một người bạn cũ của gia đình,

làm lý trưởng khu làng lân cận, thấy

tình cảnh Sư nên đã xây cho Sư một cái

chòi trên đỉnh núi để nhập thất. Thiền

thất này ngự trị trên một quang cảnh kỳ

bí của vùng biển nội địa và quần đảo

Ejima đối diện bờ biển.) 270



THƠ NHẬT NGỮ

Bất sinh bất diệt

Là cái bản tâm

Địa thủy hỏa phong

Chỗ đêm trú tạm

Vì vướng cái này

Một gian nhà lửa

Chính bạn châm ngòi

Đốt mình ra lửa

Hãy tìm trở lui

Về thời gian ấy

Khi bạn mới sinh

Nhớ được chút gì?

Hãy để tâm bạn

Như mới lọt lòng

Thì thân tâm này

Là một vị Phật

Tất cả ý nghĩ

Gì tốt gì xấu

Đều phát sinh từ

Cái ngã mà ra

Hỏa lò về đông

Thật là thú vị

Nhưng qua mùa hạ

Nóng bức làm sao

Ngọn gió mát mẻ

Mùa hè bạn yêu

Qua hết mùa thu

Nó thành nỗi khổ

Khi bạn có tiền

Bạn khinh kẻ nghèo

Bạn đã quên sao

Hàn vi thuở ấy?

Tiền bạn tích lũy

Với tâm tham lam

Bị quỷ đói giật

Bạn đâm kinh hoàng

Bỏ cả cuộc đời

Chạy theo tiền bạc

Đến khi nhắm mắt

Tiền của ích gì?

Tham lam chấp thủ

Tâm tôi toàn không

Nên thế gian này

Thuộc về tôi cả!

Bạn mong nhớ người yêu

Chỉ trong thời hiện tại

Nhưng lòng mong nhớ ấy

Có trước họ ra đời 271



THƠ NHẬT NGỮ

Khi bạn nhớ người nào

Là bạn không thể quên

Nhưng không nhớ họ

Là chưa từng quên

Khi nhìn lại quá khứ

Thấy như một giấc mơ

Nhận thức được vậy rồi

Thấy mọi sự giả dối

Những người thấy đắng cay

Trong cuộc đời chìm nổi

Là tự làm khổ mình

Vì một giấc chiêm bao

Cuộc thế phù hư

Thảy đều không thật

Đừng đeo việc đời

Nào, ta múa hát!

Chỉ cái tâm bản lai

Trùm quá khứ vị lai

Đừng đeo đẳng vật gì

Hãy nên buông bỏ hết

Tâm không bám víu vật

Đời phù hư chấm dứt

Không còn một vật gì

Ấy nghĩa là Phật sống

Tâm quỷ trong bạn

Tự tác tự thọ

Nó hành hạ bạn

Thì chớ trách ai.

Khi bạn làm sai

Tâm bạn là quỷ

Ngoài ra không có

Quỷ nào ngoài tâm

Chán ghét địa ngục

Khao khát thiên đường

Là tự khổ mình

Trong thế giới vui

Tưởng rằng điều thiện

Nghĩa là ghét ác

Nhưng chính tâm ghét

Mới là không lành

Bạn cho rằng thiện

Nghĩa là làm lành

Nhưng thật xấu xa

Cái tâm nghĩ vậy!

Thiện cũng như ác

Vo tròn một khối

Gói vào giấy bao

Ném hết xuống hào 272



THƠ NHẬT NGỮ

Diệu dụng thần thông

Toàn là không có

Đừng tìm kiếm gì

Kỳ quan nở rộ

Con ma lừa dối

Nó xúi giục ta

Nên xem là thực

Cuộc đời dối giả

Danh tài ăn ngủ…

Năm dục bén mùi

Thì ở trong đời

Chúng làm thầy tổ.

Ý niệm nên hư

Lúc đầu không có

Phấn đấu thị phi

Toàn do bản ngã

Khi đã học hành

Phật pháp rốt ráo

Bạn sẽ thấy mình

Chẳng có thêm chi

Giác ngộ và mê si

Lúc đầu không có gì

Toàn ý tưởng lượm lặt

Bẩm sinh nào có chi?

Nếu nảy ra ý tưởng

Rằng cái tâm giác ngộ

Chính là tâm của tôi

Thì càng thêm lôi thôi

Chẳng bận tâm chút nào

Ngộ hay là không ngộ

Tôi được cái kết quả

Sáng thức dậy khoái sao!

Cầu giải thoát sinh tử

Cho riêng bản thân mình

Là chỉ có chất chồng

Thêm kiêu căng chấp ngã

Nay tôi cũng chán luôn

Cả chuyện cầu giải thoát

Chỉ một việc thong dong

Để hơi thở ra vào

Chết đi rồi sống lại

Ngày và đêm trên đời

Nếu làm được như vậy

Nắm vũ trụ trong tay!

Tội nghiệp thay chư Phật:

Được trang sức cùng mình

Chắc các ngài cũng phải

Quáng mắt vì hào quang 273



THƠ NHẬT NGỮ

Thật còn quá sớm

Để ta thành Phật

Hãy làm hộ pháp

Đứng gác cổng chùa!

Đi tìm tịnh độ

Cố được đền bù

Thì bạn chỉ thấy

Phật tổ cười cho

Từ lúc khởi thủy

Vốn không kẻ thù

Tự tạo kẻ thù

Tà chánh tranh nhau

Nhân quả rõ ràng

Vì mê không biết

Chính mình đã tạo

Đấy là ngã chấp

Tập quen thói đời

Thế giới phù du

Mê si như vậy

Chính mình thua đau!

Cái tâm vô vi

Bản lai bất sinh

Hữu vi không thực

Nên hết mê lầm

Năm tháng trôi qua

Tâm vẫn không già

Cái tâm như như

Lúc nào cũng vậy

Kỳ thay! Diệu thay!

Khi bạn tìm ra

Cái gì không già

Chỉ có tâm ta!

Cõi nước trong sạch

Trong tâm an bình

Không phải xa xôi

Cách hàng triệu dặm

Khi ai ném cho bạn

Một cái tách uống trà

Hãy khéo léo bắt lấy

Với tâm mềm như tơ.

Ở đây Bankei dường như nói với thính

giả: “Tôi truyền cho các bạn giáo lý

quý báu này, hãy nhận lấy, đừng bỏ

lỡ cơ hội. Nó dễ vỡ như một cái tách

quý hiếm, bởi thế hãy nhận nó với

một cái tâm nhu nhuyến mềm mại.

Nếu nhận bằng một tâm cứng cỏi thì

nó sẽ vỡ tan tành.” 274



Ghi chú của dịch giả Peter Haskel
(từ Nhật ngữ ra Anh ngữ)

Ngoài một số ít thư từ và vài bài thơ, suốt thời gian hoằng hóa,

Bankei hầu như không viết lách bất cứ gì. Những Bài giảng được

ghi lại đây hầu như là tài liệu duy nhất cho ta còn biết tí gì về thiền

sư Bankei. Tuy vậy, các đệ tử đương thời cho biết ngài cấm môn

đồ ghi chép những lời dạy của mình, do thế trong vô số bài giảng

ngài đã dạy, chỉ một phần rất nhỏ còn tồn tại đến ngày nay. Những

bài giảng này gồm chính yếu là hai loạt pháp thoại từ thập niên

1960, một vào đầu thu ở chùa Hòshinji tại Marugame, loạt bài kia

giảng trong kỳ đại kết thất ở Long môn tự tại Aboshi quê hương

ngài. Bởi thế, phần lớn những gì còn lại ngày nay cho chúng ta chỉ

là một phần nhỏ những pháp thoại mà Bankei đã giảng trong vòng

một năm vào cuối đời ngài.

Những pháp thoại này có nhiều bản ghi chép, nhưng chúng ta

không biết tí gì về lai lịch người ghi và hoàn cảnh trong đó các bài

giảng này được ghi chép. Chỉ trừ một trường hợp duy nhất là “Bản

thảo Miura” người ghi là Miura Tokuzaemon, một hiệp sĩ hầu cận

lãnh chúa xứ Marugame, một đệ tử và thí chủ của Bankei. Theo lời

tựa bản thảo, Miura dự các buổi giảng của thiền sư ở chùa Hoshinji

để hồi hướng công đức cho mẹ đang ốm nặng. 

275



Ông xin tạm ngưng các phận sự ở lâu đài vị lãnh chúa, và đến năn

nỉ các sư trong chùa cho ông được ngồi một nơi gần bậc Thầy lúc

ngài ban pháp thoại. Từ đấy ông đến chùa mỗi ngày để ghi các

pháp thoại của Bankei đem về cho mẹ. Tựu trung, mặc dù có

những sai biệt nhỏ giữa các bản thảo, tất cả những bài ghi chứng

tỏ đã ghi chép nguyên lời văn của ngài lúc nói chuyện.

Ghi chú của dịch giả Peter Haskel

Những bài giảng này đã được xếp thành hai phần, theo các ấn bản

(Nhật ngữ) Akao và Fujimoto, hai tài liệu mà bản dịch này căn cứ

để dịch. Phần Một gồm hai đoạn, đoạn đầu ghi các bài giảng tại

Long môn tự vào kỳ đại kết thất năm 1960, đoạn hai là những bài

giảng ở Marugame cùng một năm ấy. Phần Hai gồm những tài liệu

rút từ một bản thảo cất giữ tại chùa Futetsu gần Long môn tự, do

Ryòun Jòkan, một nữ sĩ haiku ghi chép, bà này đã trở thành nữ đồ

đệ chính của Bankei. Những bài giảng trong Phần Hai thường khác

hẳn những bài giảng trong các bản thảo khác về Bankei, làm cho

người ta có cảm tưởng chúng không được giảng trong cùng hoàn

cảnh với những bài giảng trong phần Một. Nhưng cũng có thể

những bài này thuộc vào loạt pháp thoại giảng ở Long Môn tự vào

năm 1960. Trong nhật ký của bà, nữ sĩ Jòkan ghi rằng Bankei đã

giảng sáu mươi bài vào kỳ kết thất năm 1690, và lẽ tự nhiên là có

thể nhiều người khác nhau đã ghi lại những pháp thoại được giảng

vào những ngày khác nhau.

276



Lời lẽ trong các Bài giảng đều là văn nói, dùng nhiều địa phương

ngữ tại nơi Bankei sinh sống. Bankei tránh những thuật ngữ Phật

giáo, ngoại trừ những danh từ quen thuộc với các thính giả của

ngài. Khi dịch những bài giảng ra Anh ngữ, tôi đã không cố ý gọt

giũa cho trơn tru, vì muốn giữ nguyên ngữ khí của Bankei.

Ghi chú của dịch giả Peter Haskel

Vì ngại sách quá dày, tôi đã không cho in trọn bản dịch mà chỉ

chọn những bài chính yếu trong hai Phần nói trên.

277



Ghi chú của Thích Nữ Trí Hải
(người chuyển ra Việt ngữ)

Dịch là phản, nhưng đồng thời dịch cũng là tái tạo. Tôi rất tri ân

thiền sư Bankei, tri ân những người đã ghi lại những Bài giảng mặc

dù ngài đã không cho phép làm như vậy, (vì nghe trực tiếp khác xa

với nghe qua người khác, huống gì là ghi lại cho người đời sau.

Ngài cấm là có lý, vì không thiếu gì những người ngộ nhận lời nói

của các thiền sư). Tri ân dịch giả Peter Haskel, người đã “sống” với

giáo lý Bankei trong mười năm để hoàn thành bản dịch Anh ngữ, và

cám ơn Giáo sư Trần Ngọc Ninh, người đã gửi cho tôi tập sách.

Kính lạy thiền sư Bankei,

Đức Phật có dạy rằng giáo lý của Ngài như để hồ trên đỉnh núi

Tuyết, thực chất là vị cam lồ bất tử cho những ai nếm được. Nhưng

khi người chăn bò đưa xuống đồng bằng để bán, thì vì qua tay quá

nhiều người, từ một lít nguyên chất đã được pha thành ba thùng

lớn, chỉ còn một phần ngàn, một phần triệu ý vị của nguyên chất.

Tuy vậy, thứ đề hồ đã pha loãng ấy cũng còn tốt hơn bất cứ dược

phẩm nào khác để trị bệnh nan y. Giáo lý của ngài,

278



Con người đã giác ngộ cũng thế, mặc dù qua bao nhiêu lần “tam

sao thất bản” mà vì đây là lời nói của thực chứng, của tâm bồ đề

đầy đức từ bi, nên đối với hậu bối chúng con, vẫn còn mang khí vị

hết sức đặc biệt. Xin ngài gia trì cho con, để bản dịch này không đi

lạc quá xa với tôn ý, và ai đọc đến cũng được lợi lạc, từ nay trở đi

không còn chuyển cái tâm Phật của mình thành ba độc tham sân si

để phải chịu luân hồi sinh tử, lại còn phát tâm bồ đề trở lại độ

chúng sinh.

Ghi chú của Thích Nữ Trí Hải (người chuyển ra Việt ngữ)

Vì ngại sách quá dày, tôi đã không cho in trọn bản dịch mà chỉ

chọn những bài chính yếu trong hai Phần nói trên.

279



280

thamtosuthien.net
tosuthien.com

facebook.com/Nhohoivanhin

youtube.com/@SachNoiTrucThien/playlists

youtube.com/c/T%C3%B4ngPhongT%E1%BB%95S%C6%B
0Thi%E1%BB%81n/playlists

youtube.com/@ThichDuyLuc/playlists

youtube.com/@TuAnZentemple/playlists

youtube.com/@PhapMonToSuThien/playlists

youtube.com/@PhapMonToSuThien/playlists

youtube.com/@thientosu9432/playlists

youtube.com/@H%C3%B9ngV%C5%A9V%C4%83nOfficial/
playlists

https://www.youtube.com/@SachNoiTrucThien/playlists
https://www.youtube.com/c/T%C3%B4ngPhongT%E1%BB%95S%C6%B0Thi%E1%BB%81n/playlists
https://www.youtube.com/c/T%C3%B4ngPhongT%E1%BB%95S%C6%B0Thi%E1%BB%81n/playlists
https://www.youtube.com/@ThichDuyLuc/videos
https://www.youtube.com/@TuAnZentemple/playlists
https://www.youtube.com/@PhapMonToSuThien/playlists
https://www.youtube.com/@PhapMonToSuThien/playlists
https://www.youtube.com/@thientosu9432/playlists
http://youtube.com/@H%C3%B9ngV%C5%A9V%C4%83nOfficial/playlists
http://youtube.com/@H%C3%B9ngV%C5%A9V%C4%83nOfficial/playlists

